
Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

39 

 

PENERAPAN NILAI-NILAI PANCASILA MELALUI TOLERANSI ANTAR 

UMAT BERAGAMA DI DESA BATUSITANDUK KABUPATEN LUWU 

Irayanti Nur 

 (Dosen Universitas Andi Djemma Email: iranuramry@gmail.com)  

 
Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan peranan nilai-nilai Pancasilayang berada di 

Desa Batusitanduk dalam menjaga toleransi antarumat beragama dan dampak daripada toleransi 

antarumat beragama di Desa Batusitanduk. Jenis penelitian ini yaitu penelitian kualitatif dengan 

sumber data primer adalah penelitian yang dilakukan di Desa Batusitanduk terhadap masyarakat, 

tokoh-tokoh agama & pemerintah setempat dan data sekunder merupakan data penunjang yang 

diperoleh melalui kajian pustaka atau sumber bacaan seperti buku, artikel, essai, dan makalah. 

Teknik pengumpulan data menggunakan teknik observasi, wawancara, dan dokumentasi. Teknik 

analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah menggunakan langkah-langkah : reduksi 

data, penyajian data, dan simpulan. Hasil penelitian ini menggambarkan bahwa Peranan nilai-nilai 

Pancasila dalam pembinaan kerukunan antar umat beragama cukup terjaga, hubungan kerukunan 

antarumat beragama yang terjalin di daerah Batusitanduk adalah tidak saling memaksakan dalam 

beragama. Dampak dari toleransi antarumat beragama adalah terbentuknya sikap saling mengenal, 

sikap saling memahami , sikap saling tolong-menolong antarumat beragama. Setiap pemeluk agama 

dituntut tidak hanya mengakui keberadaan dan hal agama lain, tetapi terlibat secara aktif dalam 

usaha memahami perbedaan dan persamaan guna tercapainya kerukunan hidup bersama.  

 

Kata-kata kunci : Nilai Pancasila, Toleransi antarumat beragama.  

 

PENDAHULUAN 

 Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI), terdapat beberapa jenis 

agama yang diakui melalui Undang-undang Administrasi Kependudukan 

(Adminduk) Nomor 24 Tahun 2013 yaitu Islam dengan rumah ibadahnya Masjid, 

Kristen Protestan dan Katolik dengan rumah ibadahnya Gereja, Hindu dengan 

rumah ibadahnya Pura, Buddha dengan rumah ibadahnya Vihara, dan Kong Hu Cu 

dengan rumah ibadahnya Litang/Klenteng. Setiap agama tersebut juga memiliki 

kitab suci, pembawa ajaran, simbol, dan hari raya masing-masing. 

 Perbedaan tersebut adalah kekayaan bangsa dimana para penganut agama 

yang berbeda bisa saling menghargai atau menghormati, saling belajar, saling 

menghormati serta memperkaya dan memperkuat nilai-nilai keagamaan dan 

keimanan masing-masing, dengan menerapkan nilai Pancasila yang termaktub 

dalam sila pertama Ketuhanan Yang Maha Esa. Perbedaan tidak perlu 

dipertentangkan, tetapi dilihat dan dijadikan sebagai pembanding, pendorong, 

bahkan penguat dan pemurni apa yang dimiliki. Kaum beriman dan penganut 

agama yang berbeda-beda semestinya bisa hidup bersama dengan rukun dan damai 

selalu, bisa bersatu, saling menghargai, saling membantu dan saling mengasihi. 

Pancasila adalah dasar filsafat negara dan filosofis Bangsa Indonesia sehingga 

sudah menjadi keharusan moral untuk secara konsisten merealisakan dalam segala 

aspek kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan negara. Dengan pandangan hidup 



Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

40 

 

yang jelas, bangsa indonesia akan memiliki pegangan & pedoman bagaimana 

mengenal serta memecahkan berbagai masalah politik,sosial budaya, ekonomi, 

hukum & persoalan lainnya dalam gerak masyarakat yang semakin maju. 

 Salah satu daerah yang menarik untuk diamati adalah Desa Batusitanduk 

Kecamatan Walenrang Kabupaten Luwu. Penduduk desa tersebut tergolong 

beragam agama, sebahagian masyarakatnya beragama Islam, Katolik, Kristen 

Protestan, dan juga beberapa penduduk juga ada yang beragama Hindu. Beberapa 

rumah ibadah seperti gereja dan masjid berdiri di Desa Batusitanduk. 

Keanekaragaman keyakinan tersebut tidak hanya sebagai bentuk kemajemukan 

Desa Batusitanduk, akan tetapi sebagai potensi kerawanan konflik antarumat 

beragama. Sehingga yang selama ini persaudaraan, kekeluargaan, kerukunan, 

perdamaian dan ketenteraman serta kebersamaan, persekutuan, kerjasama akan 

terancam, terganggu juga merosot. Oleh karena itu, peran tokoh-tokoh agama & 

pemerintah setempat tentu saja penting guna menjaga sikap toleransi 

antarumaberagama tersebut. Setiap tokoh agama harus mampu meredam dan 

mencegah timbulnya isu atau pemikiran-pemikiran yang mengarahkan pada konflik 

antar umat beragama sehingga kecemasan masyarakat Desa Batusitanduk akan 

konflik, kekerasan, perpecahan dan kehancuran yang sewaktu-waktu bisa terjadi itu 

dapat dihindari.  

 Hal-hal yang dipaparkan sebelumnya penting untuk dikaji agar menjadi 

informasi bagi semua pihak dan agar gesekan-gesekan antarpemeluk agama yang 

kadang terjadi di beberapa daerah, tidak terulang lagi sehingga terciptalah 

masyarakat beragam agama yang hidup dalam ketoleransian. 

 

TINJAUAN TEORETIS 

1. Nilai-Nilai Pancasila Dalam Kehidupan Antar Umat Beragama 

  Manusia merupakan makhluk individu sekaligus juga sebagai makhluk 

sosial. Sebagai makhluk sosial manusia diwajibkan mampu berinteraksi dengan 

individu/ manusia lain dalam rangka memenuhi kebutuhan. Dalam menjalani 

kehidupan sosial dalam masyarakat, seorang individu akan dihadapkan dengan 

kelompok-kelompok yang berbeda dengannya salah satunya adalah perbedaan 

kepercayaan/ agama.  

Secara historis nilai-nilai yang terkandung dalam Pancasila secara objektif 

historis telah dimiliki oleh bangsa Indonesia itu sendiri sehingga nilai Pancasila itu 

tidak lain adalah bangsa Indonesia itu sendiri oleh karena itu bangsa Indonesia 

tidak dapat dipisahkan dengan Pancasila.(Kaelan, 2016 :12) Menjalani kehidupan 

sosial tidak bisa dipungkiri akan ada gesekan-gesekan yang akan dapat terjadi 

antar kelompok masyarakat, baik yang berkaitan dengan agama atau ras. Dalam 

rangka menjaga persatuan dan kesatuan dalam masyarakat maka diperlukan sikap 

saling menghargai dan menghormati, sehingga tidak terjadi gesekan-gesekan yang 

dapat menimbulkan pertikaian. Dalam pembukaaan UUD 1945 pasal 29 ayat 2 



Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

41 

 

telah disebutkan bahwa "Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk 

memeluk agamanya sendiri-sendiri dan untuk beribadat menurut agamanya dan 

kepercayaannya" Sehigga kita sebagai warga negara sudah sewajarnya saling 

menghormati antar hak dan kewajiban yang ada diantara kita demi menjaga 

keutuhan negara dan menjunjung tinggi sikap saling toleransi antarumat beragama. 

Pada sila pertama dalam Pancasila, disebutkan bahwa bertaqwa kepada tuhan 

menurut agama dan kepercayaan masing-masing merupakan hal yang mutlak. 

Karena Semua agama menghargai manusia oleh karena itu semua umat beragama 

juga harus saling menghargai. Sehingga terbina kerukunan hidup anatar umat 

beragama. Pada akhir-akhir ini, ketidakrukunan antarumat beragama yang terpicu 

karena bangkitnya fanatisme keagamaan menghasilkan berbagai 

ketidakharmonisan di tengah-tengah kehidupan berbangsa, bernegara, dan 

bermasyarakat.  Oleh sebab itu, peran tokoh-tokoh agama mendorong umat sebagai 

manusia beriman dan beragama dengan taat, namun berwawasan terbuka, toleran, 

rukun dengan mereka yang berbeda agama. Disinilah letak salah satu peran umat 

bertokoh-tokoh agama dalam rangka hubungan antarumat beragama, yaitu mampu 

beriman dengan setia dan sungguh-sungguh, sekaligus tidak menunjukkan fanatik 

agama dan fanatisme keagamaan. 

2. Pengertian dan Landasan Hukum Toleransi  

Kata toleransi berasal dari bahasa Latin tolerare yang berarti bertahan atau 

memikul. Toleran di sini diartikan suatu sikap tenggang rasa, batas ukur untuk 

penambahan atau pengurangan yang masih diperbolehkan, kesabaran, ketahanan 

emosional, dan kelapangan dada, sifat menenggang (menghargai, membiarkan, 

membolehkan) pendirian (pendapat, pandangan, kepercayaan, kebiasaan, kelakuan, 

dan sebagainya) yang berbeda atau bertentangan dengan pendirian sendiri (Siagian, 

2007:100). Dengan demikian, toleransi menunjuk pada adanya suatu kerelaan 

untuk menerima kenyataan adanya orang lain yang berbeda. Menurut Webster’s 

New American Dictionary arti toleransi adalah liberty to ward the opinions of 

others, patients with others (memberi kebebasan, membiarkan pendapat orang lain, 

dan berlaku sabar menghadapi orang lain). 

Toleransi menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) (Alwi, dkk 

2002:1478) adalah sifat atau sikap toleran. Sikap toleran yang dimaksud adalah 

sikap menenggang (menghargai, membiarkan, membolehkan) pendirian (pendapat, 

pandangan, kepercayaan, kebiasaan, kelakukan, dsb) yang berbeda atau 

bertentangan dengan pendirian sendiri. Toleransi beragama dapat diartikan sebagai 

sikap menenggang terhadap ajaran atau sistem yang mengatur tata keimanan 

(kepercayaan) dan peribadatan kepada Tuhan Yang Mahakuasa serta tata kaidah 

yang berhubungan dengan pergaulan manusia dan manusia dan lingkungannya. 

Menurut Saefullah (dalam Suryana, 2011: 133) pada masyarakat yang multiagama 

mengatakan bahwa ada tiga prinsip umum dalam merespon keanekaragaman 

agama: pertama, logika bersama, Yang Satu yang berwujud banyak. Kedua, agama 



Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

42 

 

sebagai alat, karenanya wahyu dan doktrin dari agama- agama adalah jalan atau 

dalam tradisi Islam disebut syariat untuk menuju Yang Satu. Ketiga, pengenaan 

kriteria yang mengabsahkan, maksudnya mengenakan kriteria sendiri pada agama-

agama lain. Toleransi adalah penghormatan, penerimaan dan penghargaan tentang 

keragaman yang kaya akan kebudayaan dunia kita, bentuk ekspresi kita dan tata 

cara sebagai manusia. Hal itu dipelihara oleh pengetahuan, keterbukaan, 

komunikasi, dan kebebasan pemikiran, kata hati dan kepercayaan. Toleransi adalah 

harmoni dalam perbedaan (UNESCO APNIEVE, dalam Endang, 2013: 92). 

Adapun landasan hukum daripada toleransi antarumat beragama adalah: 

a) Landasan Idil, yaitu Pancasila sila pertama yakni Ketuhanan Yang Maha 

Esa.  

b) Landasan Konstitusional, yaitu Undang-Undang Dasar 1945, Pasal 29 ayat 

1: "Negara berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa". Dan Pasal 29 ayat 2: 

"Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk memeluk 

agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut agamanya dan 

kepercayaannya itu". 

c) Landasan Operasional yaitu Undang-Undang No. 1/PNPS/l965 tentang 

Larangan dan Pencegahan Penodaan dan Penghinaan Agama. 

3. Agama dan Umat Beragama 

Menurut bahasa agama berasal dari bahasa sansakerta (a = tidak; gama = 

kacau) artinya tidak kacau; atau adanya keteraturan dan peraturan untuk mencapai 

arah atau tujuan tertentu. Religio artinya mengembalikan ikatan, memperhatikan 

dengan saksama; jadi agama adalah tindakan manusia untuk mengembalikan 

ikatan atau memulihkan hubungannya dengan Tuhan (Siagian, dalam Rajab  

:2017). Ditinjau dari sudut kebudayaan, agama adalah salah satu hasil budaya. 

Artinya, manusia membentuk atau menciptakan agama karena kemajuan dan 

perkembangan budaya serta peradabannya. Dengan itu, semua bentuk-bentuk 

penyembahan kepada Tuhan (misalnya nyanyian, pujian, tarian, mantra, dan lain-

lain) merupakan unsur-unsur kebudayaan. Dengan demikian, jika manusia 

mengalami kemajuan, perubahan, pertumbuhan, dan perkembangan kebudayaan, 

maka agama pun mengalami hal yang sama. Sehingga hal-hal yang berhubungan 

dengan ritus, nyanyian, cara penyembahan (bahkan ajaran-ajaran) dalam agama-

agama perlu diadaptasi sesuai dengan sikon dan perubahan sosio-kultural 

masyarakat (Wirawan, 2016:23). 

Dari sudut sosiologi, agama adalah tindakan-tindakan pada suatu sistem 

sosial dalam diri orang-orang yang percaya pada suatu kekuatan tertentu (yang 

supra natural) dan berfungsi agar dirinya dan masyarakat keselamatan. Agama 

merupakan suatu sistem sosial yang dipraktekkan masyarakat; sistem sosial yang 

dibuat manusia (pendiri atau pengajar utama agama) untuk berbakti dan 

menyembah Tuhan (Dadang, 2005: 43), sedangkan kaum agamawan berpendapat 

bahwa agama diturunkan Tuhan kepada manusia. Artinya, agama berasal dari 



Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

43 

 

Tuhan; Ia menurunkan agama agar manusia menyembah-Nya dengan baik dan 

benar; ada juga yang berpendapat bahwa agama adalah tindakan manusia untuk 

menyembah Tuhan yang telah mengasihinya (Wirawan, 2016:32).  

Selanjutnya secara lebih jauh, istilah kata umat dalam Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, diartikan sebagai: 1)   para penganut atau pengikut suatu agama, dan 2)   

makhluk manusia (Siagian, 2007; 15). Kata  umat  terambil  dari  kata Bahasa Arab 

(amma-yaummu) yang berarti menuju, menumpu, dan meneladani. Dari  akar  

yang sama,  lahir  antara  lain kata um yang berarti "ibu" dan imam yang 

maknanya "pemimpin";  karena keduanya  menjadi  teladan, tumpuan pandangan, 

dan harapan anggota masyarakat (Tarmidzi, 2007:43). Kata  umat  tidak  hanya  

digunakan untuk manusia-manusia yang taat beragama, akan tetapi mencakup 

semua yang memeluk agama sebagaimana konsep dalam Islam dengan 

berlandaskan pada sabda Rasul Saw; "Semua umatku masuk surga, kecuali yang 

enggan." Beliau ditanyai, "Siapa yang enggan itu?" Dijawabnya, "Siapa yang taat 

kepadaku dia akan masuk surga, dan yang durhaka maka ia telah enggan" (HR 

Bukhari melalui Abu Hurairah). 

Toleransi antarumat beragama di Indonesia populer dengan istilah 

kerukunan hidup antarumat beragama. Istilah tersebut merupakan istilah resmi 

yang dipakai oleh pemerintah. Kerukunan hidup umat beragama merupakan salah 

satu tujuan pembangunan bidang keagamaan di Indonesia. Gagasan ini muncul 

terutama dilatarbelakangi oleh meruncingnya hubungan antarumatberagama. 

Adapun sebab-musabab timbulnya ketegangan intern umat beragama, antarumat 

beragama, dan antara umat beragama dengan pemerintah dapat bersumber dari 

berbagai aspek antara lain:  

a. Sifat dari masing-masing agama, yang mengandung tugas dakwah atau 

missi;  

b. Kurangnya pengetahuan para pemeluk agama akan agamanya sendiri dan 

agama pihak lain;  

c. Para pemeluk agama tidak mampu menahan diri, sehingga kurang 

menghormati bahkan memandang rendah agama lain;  

d. Kaburnya batas antara sikap memegang teguh keyakinan agama dan 

toleransi dalam kehidupan masyarakat.  

e. Kecurigaan masing-masing akan kejujuran pihak lain, baik intern umat 

beragama, antarumat beragama, maupun antara umat beragama dengan 

pemerintah; dan  

f. Kuranngnya saling pengertian dalam menghadapi masalah perbedaan 

pendapat (Kemenag, 2013:38).  

Dalam pembinaan kehidupan beragama, pemerintah tidak hanya menjamin 

kebebasan tiap penduduk untuk memeluk agama dan beribadah sesuai dengan 

agama dan kepercayaannya, tetapi juga menjamin, membina, mengembangkan, 

serta memberikan bimbingan dan pengarahan agar kehidupan beragama lebih 



Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

44 

 

berkembang, semarak, dan serasi dengan tujuan pembangunan nasional. Oleh 

karena itu, teori pembinaan kerukunan hidup beragama diarahkan pada konsep 

trilogi kerukunan, yaitu  

(1) Kerukunan intern umat beragama yaitu terkait dengan adanya perbedaan 

mazhab, ormas keagaamaan, penafsiran, cara pandang maka pada konsep 

ini mengupayakan berbagai cara agar tidak saling klain kebenaran guna 

menciptakan kehidupan beragama yang tenteram, rukun, dan penuh 

kebersamaan.; 

(2) Kerukunan antarumat beragama memiliki pengertian kehidupan 

beragama yang tenteram antar masyarakat yang berbeda agama dan 

keyakinan. Tidak terjadi sikap saling curiga mencurigai dan selalu 

menghormati agama masing-masing. Berbagai kebijakan dilakukan oleh 

pemerintah agar tidak terjadi saling mengganggu umat beragama 

lainnya.; dan  

(3) Kerukunan antarumat beragama dengan pemerintah, bekerjasama dan 

bermitra dengan pemerintah untuk menciptakan stabilitas persatuan dan 

kesatuan bangsa. (Kemenag, 2016: 51).  

Usaha pembinaan kerukunan umat beragama melalui dialog pemuka agama 

diprogramkan tidak hanya sebagai ajang pertukaran pendapat semata, tetapi harus 

diberi bobot sebagai usaha musyawarah bersama pemuka-pemuka umat berbagai 

agama dalam rangka menciptakan kerukunan inter dan antarumat beragama. 

Pembinaan kehidupan beragama tetap dalam kerangka pembinaan dan 

memperkokoh persatuan dan kesatuan bangsa, maka perlu diperhatikan hal-hal 

berikut:  

a) Peningkatan keimanan dan ketaqwaan kepada Tuhan Yang Maha Esa 

dalam rangka menumbuhkan kesadaran beragama bagi setiap 

pemeluknya. Kesadaran beragama itu tidak saja mewujud dalam 

kepekaan moral, melainkan juga dalam kepekaan sosial, sehingga dengan 

demikian tidak membuat fanatisme dan eksklusivisme, melainkan 

menumbuhkan toleransi sosial dan sikap terbuka. 

b) Negara menjamin kebebasan beragama dan bahkan berusaha membantu 

pengembangan kehidupan beragama dalam rangka pembangunan. 

Masing-masing umat beragama memperoleh kesempatan seluas-luasnya 

untuk menjalankan dan mengembangkan kehidupan agama mereka. 

 

METODOLOGI  PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Penulisan skripsi yang akan dilakukan, penulis menggunakan jenis 

penelitian kualitatif yaitu bersifat analisis non-statistik serta berorientasi pada 

kepustakaan. Penulis akan menggunakan pendekatan sosiologis. Pendekatan 



Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

45 

 

sosiologis, maksudnya adalah suatu pendekatan yang menyangkut sikap dan 

pemikiran masyarakat. 

B. Lokasi Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan di Desa Batusitanduk Kecamatan Walenrang  

Kabupaten Luwu atau 18 km sebelah utara Kota Palopo. 

C. Sumber Data 

Terkait dengan sumber data, penulis menggunakan dua macam sumber data 

yaitu primer dan sekunder. 

1. Sumber primer; merupakan data pokok yang diperoleh langsung dari 

penelitian yang dilakukan di lapangan yaitu penelitian yang dilakukan di 

Desa Batusitanduk terhadap masyarakat dan pemerintah setempat. 

2. Sumber sekunder; merupakan data penunjang yang diperoleh melalui kajian 

pustaka atau sumber bacaan seperti buku, artikel, essai, dan makalah. 

D. Teknik Pengumpulan Data 
Adapun teknik pengumpulan data yang akan penulis gunakan dalam 

mengumpulkan data lapangan sesuai dengan obyek pembahasan dalam penelitian 

ini adalah: 

1. Teknik observasi yang dilakukan pada penelitian ini adalah observasi langsung 

yang digunakan untuk mengumpulkan data informasi, baik informasi mengenai 

aspek-aspek material dan contoh sederhana yang terdiri pengetahuan tentang 

Pancasila masyarakat, berbagai tingkah laku dan kegiatan sosial antarkelompok 

agama di dalam masyarakat seperti pesta, kerja bakti, perayaan hari besar 

masing-masing agama, dan sebagainya.  

2. Teknik wawancara adalah teknik dilakukan dengan maksud untuk memeroleh 

dan melengkapi data yang diperlukan itu bersifat wawancara bebas, dengan 

demikian hal-hal yang belum terungkap atau terlihat pada saat observasi dapat 

diungkapkan dalam wawancara ini, seperti dialog langsung dengan pemerintah 

dan tokoh-tokoh agama setempat yang menjadi sumber data untuk mengetahui 

upaya-upaya dalam mendorong toleransi antarumat beragama yang berada di 

Desa Batusitanduk.  

3. Teknik dokumentasi untuk memberikan bukti dan melengkapi hasil penelitian 

maka perlu adanya dokumentasi audio, visual, dan audiovisual.   

E. Teknik Analisis Data 

Setelah data terkumpul, selanjutnya dilakukan pemilahan secara selektif, 

disesuaikan dengan permasalahan yang sudah ditentukan dalam penelitian. Setelah 

itu dilakukan pengolahan dengan proses editing, yaitu dengan meneliti kembali 

data-data yang didapat, apakah data tersebut sudah cukup baik dan dapat segera 

dipersiapkan untuk proses selanjutnya. Secara sistematis dan konsisten, data yang 

diperoleh dituangkan dalam suatu rancangan konsep yang kemudian dijadikan dasar 

utama dalam memberikan analisis. 



Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

46 

 

Setelah semua data terkumpul, maka selanjutnya data tersebut diolah dan 

disajikan dengan menggunakan teori strukturalis simbolik, melalui beberapa 

tahapan yang telah ditentukan yaitu: 

1. Reduksi data  (reduction) 

Data yang diperoleh dari lapangan jumlahnya cukup banyak, untuk itu maka 

perlu dicatat diteliti dan diperinci. Dalam mereduksi data, penulis akan 

merangkum, memilih hal-hal yang pokok, memfokuskan pada hal-hal yang 

penting dan relevan dengan penelitian juga membuang data yang tidak dipakai. 

2.  Penyajian data (display) 

Setelah data direduksi, langkah selanjutnya adalah mendisplaykan data. 

Penyajian data dilakukan dalam bentuk uraian singkat yang bersifat naratif. Hal 

ini dilakukan untuk memudahkan apa yang terjadi. 

3.  Kesimpulan (verification) 

Langkah ketiga adalah penarikan kesimpulan dan verifikasi yang bersifat 

gambaran suatu obyek yang sebelumnya masih remang-remang sehingga jelas 

dan kredibel. Dalam pengambilan kesimpulan penulis akan mencoba menjawab 

rumusan masalah yang telah dirumuskan sejak awal, teknik yang digunakan 

adalah: 

a. Induktif, suatu teknik membuat data yang bersifat khusus menjadi data yang 

bersifat umum, seperti dalam penelitian yang akan dilakukan, kemungkinan 

terdapat kalimat atau istilah yang bersifat spesifik (lokal), maka penulis akan 

melakukan pengubahan kata dalam istilah yang lebih umum tanpa 

mengubah makna yang sesungguhnya. 

b. Deduktif, suatu teknik pengolahan data-data yang masih umum untuk 

memperoleh rumusan masalah yang bersifat khusus, dalam hal ini 

kemungkinan dari hasil wawancara tersebut ada ungkapan-ungkapan yang 

masih menggunakan bahasa-bahasa umum. Oleh karena itu, penulis perlu 

memperjelas dan menyempitkan maknanya sesuai dengan fokus penelitian. 

c. Komparatif, yaitu suatu teknik analisis data dengan jalan membandingkan 

data-data, dimana diantara para responden, mana kalimat yang lebih layak 

atau lebih akurat penjelasannya sehingga tidak semua hasil wawancara akan 

penulis jadikan sebagai data, akan tetapi hanya yang dianggap akurat dan 

relevan dengan fokus penelitian. 

HASIL PENELITIAN 

Penulis menyajikan data yang akan digunakan untuk menganalisis, rumusan 

masalah yang terdapat dalam bab I yaitu mengenai unsur pemeliharaan dan 

pengembangan unsur toleransi umat beragama. Berikut ini merupakan sajian hasil 

analisis terhadap lagu tersebut.  

Masyarakat Desa Batusitanduk Kecamatan Walenrang Kabupaten Luwu 

menganut beberapa agama, namun yang lebih dominan adalah agama Islam 

umumnya beragama Islam dengan jumlah penduduk 2.129 orang, agama Protestan 



Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

47 

 

447 orang, dan agama Khatolik 62 orang.(Sumber Data : Sensus Penduduk tahun 

2018).Tokoh agama memliki profesi sebagai pengajar dan Pegawai Negeri Sipil dan 

mampu menjadi pengayom masyarakat karena ketrampilan dan kharisma yang 

dimilikinya mampu memberikan dorongan-dorongan sosial dan spiritual dalam 

kehidupan manusia, sekaligus menjadi penengah dalam menyelesaikan konflik-

konflik yang muncul di masyarakat disamping agama lain.  

Persoalan-persoalan yang muncul dalam hubungan antaretnis dan agama 

masih mengalami pasang surut sejalan dengan perkembangan dunia global yang 

turut mewarnai kehidupan masyarakat dan kehidupan beragama. Kondisis tersebut 

tidak lepas dari perhatian para tokoh agama, pembinaan terhadap umat dilakukan 

melalui beberapa cara. Pembinaan umata Islam dilakukan oleh tokoh agama, 

mengajarkan hidup bermasyarakat yang baik dengan hidup rukun dan harmonis 

antarumat beragama. Hal itu juga dilakukan oleh tokoh agama lain, latar belakang 

etnis sangat berpengaruh dalam mendasari budaya atau perilaku umum warga yang 

saling tetangga tersebut. Hal yang sangat terlihat nyata adalah penggunaan bahasa 

untuk saling berhubungan, Hubungan antaranggota warga atau pertetanggaan yang 

didasari oleh persamaan atau perbedaan agama tidak menonjol, dibandingkan faktor 

budaya etnis.  

Aktivitas pembinaan keagamaan terhadap masyarakat yang lain juga 

dilakukan dengan pelestarian adat atau tradisi melalui kelompok etnis yang terdapat 

di daerah Batusitanduk. Hal itu merupakan sarana pembinaan norma-norma untuk 

mengamalkan agama dengan baik dan menanamkan toleransi dalam kehidupan 

bermasyarakat untuk menjalin hubungan yang harmonis dengan sesamanya.  

Menurut tokoh agama Islam pak Drs. Hiwan dan staf kelurahan, “pembinaan 

tentang nilai-nilai Pancasila khususnya tentang toleransi terhadap masyarakat sering 

terkendala baik dari kalangan laki-laki, perempuan, ataupun generasi muda”. Warga 

susah diajak berkumpul karena kurangnya minat terhadap kegiatan pelatihan & 

pengajian karena mata pencaharian penduduk sebagai pedagang yang sangat 

menguras waktu, dari pagi hingga larut malam warga bekerja, usai bekerja mereka 

sudah kelelahan. Pembinaan kerukunan umat beragama hanya efektif dilakukan 

melalui khutbah jumat. Dalam majelis tersebut bisa menyampaikan berbagai materi 

yang diantaranya menyentuh dalam hal kerukunan umat beragama.  

Pak Herman Bijak menambahkan, bahwa “hubungan pertetanggaan antara warga 

yang seagama, tidak berbeda dengan hubungan antarawarga yang berbeda agama. 

Mereka saling menyapa untuk menanyakan keperluan atau saling berbagi kabar 

apabila bertemu. Pada saat hari raya, umumnya mereka juga saling berkirim 

makanan terutama kue-kue dengan tetangga yang dipandang dekat”. Selain itu, 

kegiatan kerjasama untuk saling membantu lebih sering berjalan secara tidak 

formal, terutama antartetangga yang berdekatan rumahnya. Sedangkan kerjasama 

secara formal yang melibatkan banyak orang dalam satu wilayah umumnya 



Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

48 

 

dikoordinasikan oleh lembaga warga seperti ketua RT. 20 Interaksi pertetanggaan 

lebih dikarenakan hubungan sewilayahan saja.  

Menurut bapak Pendeta Yonny Robinson dan Yonius Tandiayu, bahwa 

“kurang pengetahuan tentang nilai-nilai Pancasila dan pengertian akan hidup pihak 

lain, serta kepentingan perseorangan atau golongan akan menimbulkan prasangka 

sosial yang nantinya akan mudah terjadi kesalahpahaman terhadap tindakan pihak 

lain yang mempengaruhi interaksi di antara mereka. Hubungannya dengan 

kerukunan di masyarakat, situasi tersebut menjadikan kohesi sosial (daya rekat 

sosial) menjadi berkurang. Dengan demikian dapat berpotensi terjadinya interaksi 

yang dissosiatif di masyarakat”.  

Upaya yang dilakukan oleh para tokoh agama dan tokoh adat untuk 

meningkatkan toleransi antarumat beragama, adalah membentuk FKUB (Forum 

Kerukunan Umat Beragama) dengan tujuan meningkatnya Pelatihan tentang 

Pengamalan Pancasila khususnya tentang toleransi umat beragama & diharapkan 

komunikasi antartokoh agama yang terjalin dengan baik dan intens sangat 

bepengaruh pada kerukunan umat beragama. FKUB menjadi pengikat dan perekat 

kerukunan antarumat, oleh karena mereka menjadi penghubung antaragama atau 

tokoh agama dengan umatnya dalam membina kerukunan antarumatberagama dan 

menyelesaikan persoalan-persoalan terkait dengan hubungan antarumat beragama 

seperti pembangunan tempat ibadah. Kunci utamanya menjaga kerukunan, 

pembinaan kerukunan tidak dapat dilakukan sesaat tetapi harus rutin.  

Dampak toleransi antarumat beragama dilakukan melalui :  

Hasil observasi  

Bentuk kerukunan antarumat beragama dapat dilakukan dengan uapya 

pentingnya keterlibatan tokoh atau pemimpin agama dalam aspek pembangunan 

rohaniah adalah hal yang tak bisa terhindarkan. Tokoh agama sebagai perantara 

seseorang untuk memperdalam dan memahami kepercayaan yang diyakininya.  

Hasil wawancara  

Dampak lain yang timbul dari adanya toleransi tersebut adalah peran dari 

masing-masing tokoh agama dapat dirasakan secara nyata. Peran 1) Sebagai 

motivator seorang tokoh agama dengan ketrampilan dan karisma yang dimilikinya 

mampu memberikan dorongan-dorongan sosial dan spiritual dalam kehidupan 

manusia, sekaligus menjadi penengah dalam menyelesaikan konflik-konflik yang 

muncul di masyarakat. Selain itu, dengan bekal ilmu yang dimiliki tokoh agama 

mampu memberikan arahan-arahan etika yang baik kepada jamaatnya. Etika adalah 

ekspresi atau pernyataan dari apa yang terpendam dalam hati atau dari seseorang 

dan sekaligus menentukan tingkah lakunya secara nyata terhadap sesamanya. 2). 

Apabila tokoh agama bisa secara aktif dan intensif dalam memberikan siraman 

rohani akan tuntunan agama secara internal ataupun eksternal, maka sudah barang 

tentu akan terwujudnya kerukunan antarumatberagama. 



Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

49 

 

Masyarakat Batusitanduk menyadari akan keberagaman etnis dan agama 

yang ada di lingkungannya. Maka dari itu, mereka selalu mengedepankan sikap 

saling memahami diantara mereka. Sikap Ta’awun (Saling Menolong) antarwarga 

yang berbeda etnis maupun agama merupakann sikap yang sudah tidak asing lagi 

dilakukan oleh warga di Batusitanduk. Bekerja bersama-sama dengan suatu 

koordinasi yang baik, dibingkai dalam kebaikan dan kebenaran. Diantara maksud 

ta’awun dalam kebajikan adalah menghilangkan atau paling tidak mengurangi 

kesulitan keberadaan tokoh agama dalam kelompok masyarakat yang beragam 

kegamaannya sangat berpengaruh terhadap penciptaan kerukunan 

antarumatberagama, tokoh agama menjadi media komunikasi antara masyarakat 

dengan elit penguasa maupun antar tokoh agama lain. Melalui tokoh agama, para 

penguasa dapat mensosialisasikan program dan kebijakannya kepada masyarakat 

luas. Begitu pula dengan antar tokoh agama bisa bersatu padu menjalin kerukunan 

persaudaraan antarumatberagama. Melakukan dialog dan diskusi keagamaan serta 

menjalin kerjasama dalam batasan-batasan keagamaan yang ada. 

Berdasarkan hasil penelitian di atas, perapan nilai-nilai Pancasila melalui 

kerukunan antarumat beragama belum terlaksana maksimal & tidak jarang pula 

ditemukan gap antara pemerintah di satu pihak dengan umat beragama dipihak lain 

seperti beberapa kebijaksanaan pemerintah yang ada kurang dipahami atau 

terdapatnya salah penafsiran terhadap peraturan yang ada, sehingga kadang-kadang 

mengakibatkan timbul apatisme, sikap pasif, tidak ikut berpartisipasi dan lain 

sebagainya. Adapun pembinaan kerukunan hidup antarumat beragama itu sendiri 

telah ditempuh beberapa jalan seperti, perkumpulan RT, RW, PKK, dan lain 

sebagainya.  

Upaya menjaga toleransi dan dampaknya dalam rangka mendekatkan 

warganya agar saling mengenal dan harmonis diantara sesama umat beragama. 

Orang lain juga dipersilakan, bahkan dihargai, untuk percaya dan yakin bahwa 

agama yang dipeluknya adalah agama yang paling baik dan paling benar. Sebab 

apabila orang tidak percaya bahwa agama yang dipeluk itu adalah agama yang 

paling baik dan paling benar, maka adalah suatu “kebodohan” untuk memeluk 

agama itu. Dengan keyakinan bahwa agama yang ia peluk itu adalah agama yang 

paling baik dan paling benar, maka timbullah kegairahan untuk berusaha supaya 

tingkah laku lahiriah sesuai dengan ucapan batinnya yang merupakan dorongan 

agama yang dipeluk.  

Masing-masing pemeluk agama menyadari adanya kenyataan perbedaan 

agama yang dianut oleh masyarakat dan perbedaan itu sesuatu yang alamiah yang 

tak terbantahkan oleh siapapun. Hal tersebut sesuai dengan pendapat Siagian 

(2007:100) bahwa toleransi menunjuk pada adanya suatu kerelaan untuk menerima 

kenyataan adanya orang lain yang berbeda. Kesadaran ini merupakan modal dasar 

untuk bersikap wajar dan proporsional dalam menanggapi perbedaan agama-agama. 



Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 

Volume 3  Nomor 1, Agustus 2019, hlm : 39-50 

 

50 

 

Setiap pemeluk agama harus memantapkan posisi kepercayaan umatnya dan 

meyakinkan bahwa agamanya berbeda dengan agama lain. 

Kesadaran terhadap substansi tersebut tidak saja memperkuat umat dalam 

menjalankan agama sendiri tetapi juga menyadari akan adanya keyakinan lain yang 

diimani oleh pemeluk agama lainnya. Selain itu, sudah sepatutnya umat beragama 

diberikan pemahaman yang benar tentang substansi ajaran agamanya dan antarumat 

beragama saling mengakui, bahwa di samping perbedaan masih banyak terdapat 

persamaan-persamaan di antara suatu agama dengan agama yang lain. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan dan uraian-uraian pada bab sebelumnya, penulis 

dapat menarik catatan penting sekaligus kesimpulan, sebagai berikut: 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan, penulis dapat menyimpulkan :  

1. Peranan tokoh agama dalam pembinaan kerukunan masih sebatas internal umat 

beragama, sehingga hubungan kerukunan antarumat beragama yang terjalin di 

daerah Batusitanduk adalah tidak saling memaksakan dalam beragama.  

2. Dampak dari toleransi antarumat beragama adalah terbentuknya sikap saling 

mengenal (ta’aruf), sikap saling memahami (tafahum), sikap saling tolong-

menolong antarumat beragama. Setiap pemeluk agama dituntut tidak hanya 

mengakui keberadaan dan hal agama lain, tetapi terlibat secara aktif dalam 

usaha memahami perbedaan dan persamaan guna tercapainya kerukunan hidup 

bersama.  

 

DAFTAR  PUSTAKA 
Achmad, Tarmizi. 2007. Analisis Nasional. Bandung: Harum Mandiri Pers. 

Kaelan. 2016. Pendidikan Pancasila. Paradigma Yogyakarta 

Kahmad Dadang. 2005. Sosiologi Agama. Remaja Rosdakarya: Bandung. 

Kemeneg. 2013. Panduan Praktis. Hal 38. Kemeneg: Jakarta. 

Rajab, Nurdita.2017. Peran Tokoh-Tokoh Agama Dalam Menjaga Toleransi  

Antarumat Beragama Di Desa Batusitanduk, Uncok Palopo 

Siagian . 2007. Agama-agama di Indonesia:Satya Wacana. Semarang 

Sopiandy, Dede. 2016. Pendidikan Pancasila. Mitra Wacana : Jakarta 

Suryana. 2011. Konsep dan Aktualisasi Antarumat Beragama. Jakarta: Salemba 

Empat.  

Tarmizi Taher. 2007. Kerukunan Hidup Umat Beragama Dan Studi Agama-Agama. 

Makalah: LPKUB IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Wirawan. 2016. Teori-teori Sosial dalam Tiga Paradigma. Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group. 

 

 


