Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan O sinta
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 ( : ]
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

INTERNALISASI EKOTEOLOGI SEBAGAI RESILIENSI SPIRITUAL:
MODEL PEMBELAJARAN PAI YANG RESPONSIF BENCANA DI
PESANTREN WAHDAH ISLAMIYAH KOTA PALOPO

Suparman Mannuhung", Amaluddin?, , Waode Kasriawati Bakari?,
Neneng Julianah?, Munadirah M. Ahdad?, Muhlar Sultan’

"Universitas Andi Djemma, Palopo, Indonesia, email : suyparman@unanda.ac.id
2Universitas Muhammadiyah Pare-Pare, Indonesia, email : amaluddinl965@gmail.com,
kasriawatibakari@gmail.com, nenengjulianah(@gmail.com, munadirahm.ahdad@gmail.com,
muhlarsultanl@gmail.com.

Abstrak. Kesenjangan epistemologis antara teologi (iman) dan ekologi (amal) masih menjadi tantangan
utama dalam Pendidikan Agama Islam di daerah rawan bencana. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis model internalisasi ekoteologi dan resiliensi spiritual dalam kurikulum serta aktivitas
Pesantren Wahdah Islamiyah Kota Palopo dalam merespons banjir bandang. Menggunakan pendekatan
kualitatif dengan desain studi kasus instrumental dan analisis konten digital, penelitian ini menelaah
dokumen kurikulum (mawad tarbiyah), rencana strategis, dan transkrip ceramah kebencanaan. Hasil
penelitian menyingkap tiga temuan fundamental. Pertama, terdapat fenomena “Kurikulum Sunyi” (The
Silent Curriculum), di mana literasi bencana absen dalam silabus formal kaderisasi namun
terinternalisasi secara masif melalui aktivisme lapangan (kurikulum tersembunyi). Kedua, terbentuknya
“Resiliensi Berbasis Fiqih” (Figh-Based Resilience), di mana fleksibilitas hukum (rukhsoh) dan
kepastian status ibadah saat krisis berfungsi sebagai mekanisme pertahanan mental (coping mechanism)
bagi penyintas dan relawan. Ketiga, terjadi negosiasi teologis yang dinamis antara narasi “Bencana
sebagai Azab” (teosentris) dengan “Bencana sebagai Sunnatullah” (ekosentris). Penelitian ini
menyimpulkan bahwa model pendidikan Wahdah Islamiyah saat ini menerapkan “Resiliensi Pasrah-
Aktif”. Studi ini merekomendasikan transisi menuju “Resiliensi Transformatif” dengan
mengintegrasikan figih lingkungan ke dalam struktur kurikulum inti untuk membangun kesadaran
mitigasi yang preventif, bukan sekadar responsif.

Kata Kunci: Ekoteologi, Figih Bencana, Kurikulum PAI, Resiliensi Spiritual, Wahdah Islamiyah.

Abstract. The epistemological gap between theology (faith) and ecology (action) remains a primary
challenge in Islamic religious education within disaster-prone areas. This study aims to analyze the
model of internalizing eco-theology and spiritual resilience within the curriculum and activities of
Pesantren Wahdah Islamiyah, Palopo City, in responding to flash floods. Employing a qualitative
approach with an instrumental case study design and digital content analysis, this research examines
curriculum documents (mawad tarbiyah), strategic plans, and disaster lecture transcripts. The results
reveal three fundamental findings. First, there is a "Silent Curriculum" phenomenon, where disaster
literacy is absent in the formal cadre syllabus but is massively internalized through field activism
(hidden curriculum). Second, the formation of "Figh-Based Resilience," where legal flexibility (rukhsoh)
and the certainty of worship status during crises function as a religious coping mechanism for survivors
and volunteers. Third, a dynamic theological negotiation occurs between the narrative of "Disaster as

67


mailto:amaluddin1965@gmail.com
mailto:kasriawatibakari@gmail.com
mailto:nenengjulianah@gmail.com
mailto:munadirahm.ahdad@gmail.com
mailto:muhlarsultan1@gmail.com

Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan O sinta
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 [ : ]
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

Divine Punishment" (Azab theocentric) and "Disaster as Natural Law" (Sunnatullah ecocentric). This
study concludes that the current educational model of Wahdah Islamiyah applies "Passive-Active
Resilience.” The study recommends a transition towards "Transformative Resilience” by integrating
environmental figh (Figh al-Bi'ah) into the core curriculum structure to cultivate preventive mitigation
awareness, rather than merely responsive measures.

Keywords: Eco-theology, Disaster Figh, PAI Curriculum, Spiritual Resilience, Wahdah Islamiyah.

PENDAHULUAN

Persimpangan antara teologi (keyakinan) dan ekologi (tindakan) dalam konteks
kebencanaan global saat ini menyingkap sebuah paradoks epistemologis yang meresahkan.
Literatur kontemporer secara konsisten menunjukkan adanya “kesenjangan epistemologis”
(epistemological gap) yang persisten: meskipun tradisi keagamaan menyediakan kerangka
moral dan spiritual yang mendalam tentang pemeliharaan alam, nilai-nilai tersebut sering kali
gagal diterjemahkan menjadi tindakan ekologis konkret atau kebijakan publik yang efektif,
terutama pada fase tanggap bencana (McCarroll, 2020; Mpofu, 2021). Konsensus ilmiah
menegaskan bahwa doktrin agama seperti konsep stewardship (khalifah) atau imago Dei kerap
kali berhenti sebatas wacana etis yang abstrak, namun tumpul ketika berhadapan dengan realitas
krisis lingkungan di lapangan karena terhalang oleh antroposentrisme dan inersia institusional
(Mufanebadza & Masengwe, 2025; Ngwena, 2024).

Fenomena kesenjangan ini sangat relevan dengan konteks Indonesia sebagai negara
cincin api yang rawan bencana hidrometeorologi. Studi empiris terbaru pasca-bencana di
Indonesia menunjukkan pola yang berulang: bencana alam memang mampu memicu refleksi
teologis yang mendalam di masyarakat, namun tidak serta merta melahirkan perilaku mitigasi
yang berkelanjutan. Sebagai contoh, penelitian di Medan menemukan bahwa masyarakat
mampu merumuskan konsep “tauhid langit” (hubungan vertikal dengan Tuhan) dan “tauhid
bumi” (solidaritas sosial-alam), namun kesadaran spiritual ini menghadapi hambatan signifikan
untuk bertransformasi menjadi kebijakan praktis dan perilaku adaptif sehari-hari (Naldi dkk.,
2025a). Akibatnya, narasi teologis sering kali terjebak pada tema theodicy (pemaknaan
penderitaan sebagai ujian) semata, sementara manajemen teknis bencana berjalan secara
sekuler dan terpisah dari dimensi spiritualitas masyarakat (Joubert, 2020; Philip Abbott, 2019).

Kebutuhan mendesak saat ini adalah menjembatani jurang pemisah tersebut melalui
pendekatan pendidikan yang integratif. Literatur terkini menyoroti pentingnya kerangka kerja
transdisipliner iman-sains (faith-science transdisciplinary frameworks), khususnya di
komunitas Muslim, untuk merancang strategi kesiapsiagaan bencana yang menghormati
perspektif wahyu sekaligus valid secara ilmiah (Shalihin dkk., 2025). Namun, terlepas dari
pengakuan akan pentingnya integrasi ini, implementasi praktisnya dalam dunia pendidikan
Islam masih sangat minim. Evaluasi sistematis terhadap literatur global menunjukkan adanya
kelangkaan studi longitudinal dan kurangnya model intervensi kebijakan yang teruji untuk
menginternalisasi nilai-nilai ekoteologi ini ke dalam kurikulum pendidikan formal maupun

68



Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan O sinta
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 [ : ]
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

non-formal (Risamasu, 2025). Pendidikan agama sering kali teralienasi dari isu krisis iklim,
padahal pendidikan berbasis iman terbukti memiliki potensi besar untuk meningkatkan
kesadaran ekologis jika dikelola dengan pedagogi yang tepat (Hwang, 2024; Panggarra dkk.,
2025).

Kekosongan inilah yang menjadi landasan urgensi penelitian ini di Pesantren Wahdah
Islamiyah, Kota Palopo. Kota Palopo memiliki kerentanan tinggi terhadap bencana banjir
bandang, yang menuntut adanya respons kultural yang kuat dari lembaga pendidikan Islam
setempat. Pesantren Wahdah Islamiyah, dengan karakteristik manhajnya yang khas dalam
pemurnian akidah dan penguasaan teks (Al-Qur'an dan Sunnah), memiliki potensi strategis
sekaligus tantangan unik. Tanpa adanya model pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI)
yang responsif bencana, pemahaman santri berisiko terjebak pada fatalisme teologis yang pasif,
memandang banjir semata-mata sebagai takdir tanpa ikhtiar mitigasi. Penelitian ini bertujuan
untuk mengisi celah riset (research gap) tersebut dengan menawarkan model “internalisasi
ekoteologi” yang operasional, mengubah paradigma kesalehan ritual menjadi kesalehan
lingkungan, serta membangun resiliensi spiritual yang tangguh dalam menghadapi ancaman
bencana.

METODE PENELITIAN
1. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis Studi Kepustakaan
(Library Research) yang dikombinasikan dengan Analisis Konten Digital (Digital Content
Analysis). Pendekatan ini dipilih karena objek formal penelitian adalah konstruksi narasi dan
konsep ekoteologi yang termuat dalam dokumen kurikulum, naskah publikasi, dan materi
dakwah digital Pesantren Wahdah Islamiyah. Metode ini memungkinkan peneliti menelaah
secara kritis bagaimana teks-teks keagamaan (dalil) dikonstruksi menjadi wacana mitigasi
bencana tanpa mengintervensi subjek secara langsung (metode non-obtrusive).

2. Objek dan Lokus Penelitian

Objek penelitian ini adalah materi pembelajaran, naskah khutbah/ceramah, dan
dokumen resmi yang diproduksi oleh Pesantren Wahdah Islamiyah dan jaringan ormasnya
(Wahdah Islamiyah Pusat/Cabang Palopo) yang berkaitan dengan tema lingkungan (figh al-
bi'ah) dan kebencanaan.

Meskipun tidak terjun ke lapangan fisik, batasan lokus (locus) penelitian tetap
difokuskan pada ‘“Manhaj Wahdah Islamiyah™” sebagai studi kasus instrumental. Hal ini
didasarkan pada karakteristik Wahdah Islamiyah sebagai gerakan Islam yang memiliki
standardisasi materi (manhaj) yang terpusat, sehingga materi yang dipublikasikan di media
resmi merepresentasikan pola pikir yang diajarkan di pesantren-pesantrennya, termasuk di
Palopo.

69



Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan O sinta
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 [ : ]
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

3. Data dan Sumber Data
a. Data Primer (Dokumen Resmi & Media)

1) Buku/Modul Tarbiyah Wahdah Islamiyah yang membahas adab lingkungan atau
tafsir ayat kauniyah.

2) Rekaman video ceramah/kajian dari tokoh ulama Wahdah Islamiyah (termasuk
yang berbasis di Palopo atau Makassar) di kanal YouTube resmi (Wahdah TV, dsb)
dengan kata kunci: “Bencana”, “Hujan”, “Musibah”, “Lingkungan”.

3) Artikel resmi di website wahdah.or.id atau portal berita Wahdah yang merespons
kejadian banjir.

b. Data Sekunder

1) Data jurnal yang telah dikumpulkan mengenai kesenjangan teologi-ekologi global.

2) Laporan berita media massa tentang keterlibatan relawan Wahdah Islamiyah
(Wahdah Inspirasi Zakat/WIZ) dalam penanganan banjir di Palopo (sebagai bukti
aksi).

4. Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data menggunakan Metode Dokumentasi Digital, dengan langkah-
langkah:

a. Searching & Screening: Penelusuran materi digital menggunakan kata kunci
spesifik (keywords) seperti “Wahdah Islamiyah Banjir”, “Kajian Tafsir Musibah”,
“Figih Bencana Wahdah”.

b. Downloading & Archiving: Mengunduh modul kurikulum (jika tersedia daring) dan
mentranskrip (transkripsi verbatim) isi ceramah video yang relevan menjadi teks
tertulis.

c. Reflektif-Kritis: Mengumpulkan data literatur global dari studi terdahulu untuk
memetakan posisi narasi Wahdah Islamiyah dibandingkan tren global.

5. Teknik Analisis Data

Analisis data menggunakan Analisis Wacana (Discourse Analysis) model Teun A. van
Dijk atau Analisis Isi (Content Analysis). Fokus analisis diarahkan pada tiga dimensi teks:

1. Dimensi Teks: Bagaimana struktur bahasa yang digunakan? Apakah bencana
disebut sebagai “Azab” (hukuman) atau “Sunnatullah” (hukum alam akibat ulah
manusia)?

2. Dimensi Kognisi Sosial: Bagaimana teks tersebut diproduksi? Apakah narasi
tersebut dibangun untuk menenangkan jamaah (fungsi psikologis) atau
menggerakkan relawan (fungsi mitigasi)?

70



Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan O sinta
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 [ : ]
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

3. Dimensi Konteks Sosial: Menghubungkan narasi teks dengan realitas banjir
bandang di Palopo.

6. Pengecekan Keabsahan Data

Validitas data diuji menggunakan Triangulasi Sumber Data (Data Source
Triangulation). Peneliti membandingkan antara narasi “normatif” (apa yang tertulis di buku
modul/kitab) dengan narasi “performatif” (apa yang disampaikan juru dakwah dalam video saat
merespons banjir nyata). Konsistensi atau pertentangan antara kedua sumber data ini menjadi
temuan riset yang valid.

PEMBAHASAN

A. Kesenjangan Antara Formalisme Tarbiyah dan Aktivisme Lapangan

Analisis terhadap dokumen kurikulum dan realitas lapangan di Pesantren Wahdah
Islamiyah Kota Palopo menyingkap sebuah fenomena pedagogis yang menarik, yang dalam
penelitian ini diistilahkan sebagai “Kurikulum Sunyi” (The Silent Curriculum). Istilah ini
merujuk pada temuan adanya transmisi nilai kepedulian bencana yang terjadi secara masif
melalui kultur aktivisme organisasi, namun “sunyi’ atau absen dalam struktur kurikulum formal
pendidikan kader. Fenomena ini mengonfirmasi adanya kesenjangan epistemologis antara visi
kebijakan (policy) dengan eksekusi pembelajaran (pedagogy), namun dijembatani oleh praksis
sosial (social praxis).

1. Dominasi Formalisme Teosentris dalam Kurikulum Kaderisasi

Berdasarkan bedah dokumen Mawad Tarbiyah (Materi Pembinaan) Wahdah Islamiyah,
mulai dari Marhalah Ta'rif Awwal hingga Ta'rif Tsaniyah, ditemukan bahwa muatan materi
didominasi oleh penguatan akidah, ibadah mahdhah, dan pemikiran (ghazwul fikri). Materi-
materi inti mencakup “Makna Syahadatain”, “Fiqih Ibadah”, “Tazkiyah an-Nufus”, hingga
“Sirah Nabawiyah”.

Secara spesifik, dari puluhan topik wajib yang diajarkan dalam silabus kaderisasi dasar,
tidak ditemukan satu pun nomenklatur materi yang secara eksplisit membahas “Fiqih
Lingkungan” (Figh al-Bi'ah), “Mitigasi Bencana”, atau “Konservasi Alam” . Absennya literasi
ekologis dalam kurikulum formal ini mengindikasikan bahwa pendidikan kader masih sangat
berorientasi pada kesalehan individual dan pemurnian akidah (purifikasi), namun belum
mengintegrasikan isu krisis planet sebagai bagian integral dari kurikulum inti.

Temuan ini sejalan dengan tinjauan literatur global yang menyoroti adanya inersia
institusional dalam lembaga keagamaan. Sebagaimana dicatat oleh Ngwena (2024) dan
Mufanebadza & Masengwe (2025), wacana teologis, seperti konsep stewardship atau imago
Dei, sering kali gagal diterjemahkan menjadi materi pendidikan praktis karena terhalang oleh
antroposentrisme dan fokus yang berlebihan pada urusan metafisik. Dalam konteks Wahdah

71



Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan O sinta
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 [ : ]
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

Islamiyah, kurikulum PAI masih memandang “kesalehan” dalam bingkai hubungan vertikal
(teosentris), sementara hubungan horizontal dengan alam belum mendapatkan porsi kurikuler
yang memadai.

2. Paradoks Aktivisme: Peran Hidden Curriculum dalam Resiliensi

Meskipun terdapat kekosongan dalam kurikulum formal, data lapangan menunjukkan
fakta yang kontras. Dokumentasi aktivitas Wahdah Islamiyah di Palopo menunjukkan
keterlibatan yang sangat intensif dalam penanggulangan bencana banjir. Tim Penanggulangan
Musibah (TPM) dan Wahdah Inspirasi Zakat (WIZ) terekam aktif melakukan evakuasi korban,
distribusi logistik, hingga pembersihan lumpur pasca-banjir. Bahkan, Renstra (Rencana
Strategis) wilayah secara eksplisit mencantumkan “Lingkungan Hidup” sebagai salah satu dari
8 Isu Strategis organisasi.

Paradoks ini yaitu kurikulum yang sunyi dari materi bencana namun organisasi yang
gaduh dengan aksi kemanusiaan menunjukkan bahwa internalisasi nilai ekoteologi di Wahdah
Islamiyah tidak terjadi melalui jalur kognitif di dalam kelas (transfer of knowledge), melainkan
melalui jalur afektif-psikomotorik di lapangan (learning by doing). Inilah yang disebut sebagai
Hidden Curriculum (Kurikulum Tersembunyi). Santri dan kader belajar tentang empati dan
mitigasi bukan dari kitab Figh al-Bi’ah, melainkan dari instruksi mobilisasi relawan saat
bencana terjadi.

Namun, model pembelajaran berbasis aktivisme ini memiliki kelemahan mendasar.
Literasi bencana yang terbentuk bersifat reaktif (kuratif), bukan preventif. Sebagaimana
dikritisi dalam studi, bencana sering kali hanya memicu “refleksi teologis” dan solidaritas sosial
sesaat (Tauhid Bumi), namun tidak cukup kuat untuk membangun budaya keberlanjutan jangka
panjang jika tidak didukung oleh fondasi pendidikan yang sistematis (Naldi dkk., 2025). Kader
Wahdah di Palopo sangat sigap dalam merespons banjir, namun kurikulum mereka belum
membekali mereka dengan pengetahuan untuk mencegah banjir (misalnya melalui materi tata
kelola sampah atau pelestarian hutan).

3. Urgensi Transisi dari Teologi Bencana ke Ekoteologi

Kesenjangan antara dokumen Mawad Tarbiyah dan Renstra menunjukkan bahwa visi
elit organisasi tentang “Eco Wahdah” belum terdistribusi hingga ke level akar rumput melalui
silabus pendidikan. Saat ini, narasi yang berkembang masih didominasi oleh “Teologi
Bencana” (bagaimana bersikap sabar dan membantu korban saat bencana terjadi), belum
sepenuhnya bertransformasi menjadi “Ekoteologi” (bagaimana beribadah dengan cara menjaga
alam agar bencana tidak terjadi).

Konsensus literatur menegaskan bahwa untuk menjembatani kesenjangan epistemologis
ini, diperlukan pendekatan transdisipliner iman-sains yang diintegrasikan ke dalam kebijakan
pendidikan. Riset Shalihin et al. (2024) menekankan bahwa komunitas Muslim perlu

72



Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan O sinta
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 [ : ]
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

mengembangkan strategi kesiapsiagaan yang menghormati perspektif agama sekaligus valid
secara ilmiah.

Oleh karena itu, temuan ini merekomendasikan perlunya intervensi kurikulum di
Pesantren Wahdah Islamiyah. Materi “Kebersihan” (Thaharah) dalam Fiqih Ibadah perlu
direkontekstualisasi; tidak hanya membahas syarat sah wudhu, tetapi juga membahas
manajemen limbah dan air sungai sebagai bagian dari sahnya keimanan seorang khalifah fil
ardh. Tanpa formalisasi materi ini ke dalam Mawad Tarbiyah, aktivisme lingkungan di Wahdah
Islamiyah akan terus bergantung pada momentum bencana, alih-alih menjadi kesadaran
profetik yang permanen.

B. Resiliensi Berbasis Fiqih (Figh-Based Resilience): Pragmatisme Hukum di Tengah
Krisis

Temuan signifikan lain dari penelitian ini adalah hadirnya bentuk resiliensi unik yang
tidak berbasis pada bantuan material semata, melainkan pada kepastian hukum agama.
Fenomena ini penulis istilahkan sebagai “Resiliensi Berbasis Fiqih” (Figh-Based Resilience),
di mana doktrin hukum Islam berfungsi sebagai instrumen stabilitas psikologis bagi penyintas
dan relawan. Jika literatur Barat sering memisahkan antara manajemen bencana teknis dengan
ritual agama (Chester, 2005; Philip Abbott, 2019), temuan di Wahdah Islamiyah justru
menunjukkan peleburan keduanya melalui mekanisme pragmatisme hukum (legal
pragmatism).

1. De-Rigidifikasi Hukum: Dari Puritanisme ke Pragmatisme Darurat

Wahdah Islamiyah dikenal sebagai organisasi yang memegang teguh manhaj tashfiyah
(pemurnian) yang cenderung tekstualis dalam situasi normal. Namun, analisis terhadap
transkrip kajian “Figih Kebencanaan” menunjukkan adanya pergeseran paradigma yang drastis
saat menghadapi krisis. Terjadi proses “De-Rigidifikasi” atau pelunakan hukum yang disengaja
untuk mengakomodasi kedaruratan.

Dr. Maulana Laida, dalam fatwa lisannya, memberikan legitimasi teologis atas
tindakan-tindakan yang dalam kondisi normal dianggap tabu atau haram. Transkrip
menunjukkan adanya rukhsoh (keringanan) ekstrem, seperti kebolehan menyentuh bahkan
menggendong lawan jenis (non-mahram) dalam proses evakuasi dengan dalil dharurah . Lebih
jauh, relawan diperbolehkan menjamak salat meskipun tidak berstatus musafir jika situasi di
lapangan menuntut fokus penuh pada penyelamatan . Fleksibilitas ini menantang asumsi umum
bahwa kelompok puritan cenderung kaku dan menyulitkan dalam situasi bencana. Justru, narasi
figih yang dihadirkan sangat fungsional dan responsif terhadap realitas lapangan.

Temuan ini mengonfirmasi teori Joubert (2020) tentang embodied theology di masa
krisis, di mana teologi tidak lagi bersemayam di langit-langit abstrak, tetapi “mendarat”
menjadi panduan praktis tubuh manusia dalam merespons ancaman fisik.

73



Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan

P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 (@ sinta® |
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

2. Fiqih sebagai Mekanisme Koping Religius (Religious Coping Mechanism)

Dalam psikologi kebencanaan, ketidakpastian adalah sumber stres terbesar. Korban
bencana sering kali mengalami kecemasan ganda: kecemasan fisik (selamatkah saya?) dan
kecemasan spiritual (sahkah ibadah saya?). Di sinilah peran krusial “Figih Bencana” ala
Wahdah.

Penjelasan rinci mengenai status hukum air banjir, kapan ia dianggap suci, suci tidak
mensucikan, atau najis, bukanlah sekadar wacana akademis, melainkan instrumen untuk
memberikan “kepastian hati” bagi penyintas. Ketika seorang relawan mengetahui bahwa salat
dengan pakaian basah dan sedikit kotor tetap sah secara hukum , beban kognitifnya berkurang.
Ia tidak lagi dihantui rasa bersalah (guilt) kepada Tuhan di tengah penderitaannya.

Hal ini sejalan dengan temuan Naldi et al. (2025) yang menyebutkan bahwa refleksi
teologis pasca-bencana dapat memperkuat solidaritas sosial. Dalam konteks Wahdah, figih
berfungsi sebagai “Katup Pengaman Mental”. la meyakinkan umat bahwa Tuhan tidak
menuntut kesempurnaan ritual di tengah kekacauan, sehingga energi mental penyintas dapat
dialihkan sepenuhnya untuk bertahan hidup (survival) tanpa kehilangan koneksi spiritual.

3. Rekonstruksi Narasi: Menolak Fatalisme Pasif

Meskipun narasi “azab” masih muncul dalam diskursus umum, pembahasan fiqih
bencana ini secara implisit membangun narasi “Resiliensi Aktif”. Dengan memberikan panduan
hukum yang detail (seperti aturan donasi ASI bagi bayi korban ), Wahdah Islamiyah sedang
mendidik kadernya untuk tidak pasrah (fatalis) menunggu takdir. Sebaliknya, mereka didorong
untuk bertindak taktis dengan bingkai syariat yang jelas.

Ini mengisi celah yang disebutkan oleh McCarroll (2020) mengenai “kesenjangan
epistemologis”. Wahdah Islamiyah menjembatani kesenjangan tersebut dengan menjadikan
figih sebagai bahasa operasional. Mitigasi bukan lagi konsep sekuler, melainkan implementasi
dari kaidah fighiyyah: “Kemudharatan harus dihilangkan” (Ad-dhararu yuzal). Model ini
membuktikan bahwa pendekatan berbasis iman (faith-based approach) memiliki potensi besar
dalam manajemen bencana jika narasinya diarahkan pada solusi hukum (solutif), bukan sekadar
penghakiman dosa (punitive).

C. Antara “Azab” dan “Sunnatullah”: Negosiasi Narasi Teologis Bencana

Dinamika internalisasi ekoteologi di Wahdah Islamiyah tidak hanya terjadi pada tataran
kurikulum dan fiqih, tetapi juga pada pertarungan wacana teologis yang mendasar. Analisis
data menemukan adanya negosiasi yang terus berlangsung antara narasi “Bencana sebagai
Azab” (Teosentris-Punitif) dengan narasi “Bencana sebagai Sunnatullah” (Ekosentris-
Kausalitas). Dualisme ini mencerminkan transisi epistemologis lembaga pendidikan agama
dalam merespons modernitas dan krisis iklim.

1. Hegemoni Teodisi: Narasi “Sedekah Menolak Bala”

74



Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan

P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 (@ sinta® |
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

Analisis wacana terhadap materi dakwah publik Wahdah Islamiyah menunjukkan
bahwa narasi dominan yang dikonsumsi oleh jamaah masih sangat kental dengan nuansa teodisi
(theodicy)—yaitu upaya membenarkan keadilan Tuhan di tengah penderitaan manusia. Dalam
transkrip ceramah bertajuk “Ayat Musibah”, bencana secara eksplisit dibingkai sebagai
instrumen kemurkaan Ilahi. Narator menyatakan, “Boleh jadi musibah ini adalah tanda Allah
murka pada kita... yang solusinya adalah tobat dan sedekah ™.

Konstruksi teologis ini menempatkan penyebab bencana murni pada variabel metafisik
(dosa ritual), sehingga solusi yang ditawarkan pun bersifat metafisik. “Sedekah” dipromosikan
sebagai mitigasi utama dengan dalil “sedekah dapat memadamkan kemurkaan Allah”. Dalam
perspektif Abbott (2019), pendekatan ini berisiko menyederhanakan kompleksitas krisis
ekologis menjadi sekadar persamaan matematika dosa-pahala. Bahayanya, narasi ini dapat
melahirkan “Resiliensi Pasif”, di mana komunitas merasa cukup dengan melakukan kesalehan
ritual (seperti bersedekah ke WIZ) tanpa merasa perlu terlibat dalam perbaikan kerusakan
lingkungan struktural (seperti reboisasi atau pengelolaan sampah).

2. “Eco Wahdah” dan Kemunculan Kesadaran Kausalitas

Namun, penelitian ini juga menemukan narasi tandingan (counter-narrative) yang mulai
tumbubh di level kebijakan elit organisasi. Dokumen Rencana Strategis (Renstra) Wilayah 2022-
2026 secara mengejutkan menempatkan “Kesehatan dan Lingkungan Hidup” sebagai salah satu
dari 8 (delapan) Isu Strategis Organisasi. Munculnya visi “Eco Wahdah” menandakan adanya
kesadaran institusional bahwa bencana juga berjalan di atas hukum kausalitas alam
(Sunnatullah).

Jika narasi “Azab” melihat banjir sebagai takdir yang harus diterima dengan sabar,
narasi “Eco Wahdah” melihat banjir sebagai konsekuensi salah urus alam yang harus direspons
dengan amal. Temuan ini sejalan dengan Hidayat (2023) yang mencatat bahwa narasi agama di
Indonesia sedang bergerak menuju “Islamic Eco-Theology”, meskipun di Wahdah Islamiyah
pergerakan ini masih bersifat fop-down (dari kebijakan pimpinan) dan belum sepenuhnya
membumi di mimbar-mimbar dakwah akar rumput.

3. Sintesis: Menuju Resiliensi Transformatif

Saat ini, Wahdah Islamiyah berada dalam fase “Negosiasi Teologis”. Mereka tidak
membuang narasi azab, tetapi mencoba mendudukkannya berdampingan dengan aksi
kemanusiaan. Model yang terbentuk adalah “Resiliensi Pasrah-Aktif”: Secara batin, korban
diajak menerima bencana sebagai ujian/azab (Pasrah), namun secara fisik, relawan bergerak
aktif dengan standar operasional prosedur (SOP) yang profesional (Aktif).

Tantangan ke depan, sebagaimana disarankan oleh literatur global (Ngwena, 2024;
Shalihin et al., 2024), adalah mengintegrasikan kedua narasi ini menjadi “Resiliensi
Transformatif”’. Dalam model ini, narasi “Azab” tidak dihapus, tetapi direinterpretasi: bahwa
merusak alam adalah dosa besar yang mendatangkan azab berupa bencana ekologis. Dengan

75



Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan O sinta
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 [ : ]
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

demikian, menjaga lingkungan (mitigasi) menjadi konsekuensi logis dari ketakutan terhadap
azab Tuhan. Tanpa sintesis ini, kesenjangan antara teks suci (yang abstrak) dan aksi ekologis
(yang konkret) akan terus melebar, membiarkan umat terjebak dalam siklus tobat tanpa
perbaikan perilaku lingkungan.

SIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa internalisasi nilai ekoteologi di Pesantren Wahdah
Islamiyah Kota Palopo tidak berjalan melalui jalur pedagogis konvensional (tekstual),
melainkan melalui jalur aktivisme sosial (kontekstual). Temuan tentang “Kurikulum Sunyi”
menunjukkan sebuah paradoks pendidikan kader: materi mitigasi bencana tidak ditemukan
dalam dokumen kurikulum formal (Mawad Tarbiyah), namun semangat ta’awun (tolong-
menolong) saat bencana justru sangat hidup dalam kultur organisasi. Hal ini membuktikan
bahwa Hidden Curriculum berupa mobilisasi relawan memiliki dampak yang lebih signifikan
dalam membentuk karakter tanggap bencana santri dibandingkan transfer pengetahuan di dalam
kelas.

Lebih jauh, penelitian ini menemukan bahwa Wahdah Islamiyah berhasil membangun
“Resiliensi Spiritual” yang unik melalui pragmatisme hukum Islam. Figih yang selama ini
dipersepsikan kaku dalam manhaj puritan, ternyata bertransformasi menjadi instrumen yang
sangat adaptif dan menenangkan di masa krisis. Penjelasan mendetail mengenai status hukum
air banjir dan keringanan (rukhsoh) ibadah bagi relawan bukan hanya berfungsi sebagai
panduan hukum, tetapi juga sebagai mekanisme psikologis yang meredakan kecemasan
spiritual korban. Namun, di sisi lain, hegemoni narasi “Bencana sebagai Azab” dalam mimbar
dakwah masih menjadi tantangan tersendiri yang menghambat lahirnya kesadaran ekologis
struktural (preventif).

Sebagai implikasi, model pendidikan PAI di pesantren perlu melakukan pergeseran
paradigma dari “Teologi Penanggulangan” (kuratif) menuju “Ekoteologi Pencegahan”
(preventif). Wahdah Islamiyah memiliki modal sosial yang kuat berupa militansi kader dan
struktur komando yang solid. Jika modal ini dikombinasikan dengan formalisasi materi figih
lingkungan (Figh al-Bi'ah) ke dalam kurikulum inti, maka pesantren ini berpotensi menjadi
model percontohan lembaga pendidikan Islam yang tidak hanya mencetak kader yang saleh
secara ritual, tetapi juga tangguh dan responsif terhadap krisis iklim global.

REFERENSI
Data Primer: Dokumen Kebijakan, Kurikulum, dan Transkrip Ceramah

Admin Wahdah. (2008, 10 November). TPM WI Salurkan Bantuan Korban Banjir Palopo.
Wahdah Islamiyah Official Website.

Admin Wahdah. (2016, 24 Oktober). Wahdah Palopo Bersama Mahasiswa Bantu Korban
Banjir. Wahdah Islamiyah Official Website.

76



Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan ———
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 (@ snta @
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

Departemen Kaderisasi Wahdah Islamiyah. (n.d.). Mawad Tarbiyah: Silabus Materi
Pembinaan Kader Marhalah Ta'rif Awwal dan Tsaniyah [Dokumen Kurikulum
Internal].

Dewan Pimpinan Pusat Wahdah Islamiyah. (2022). Panduan Penyusunan Rencana Strategis
(Renstra) DPW/DPD Wahdah Islamiyah Periode 2022-2026. Makassar: DPP Wahdah
Islamiyah.

Laida, M. (n.d.). Kajian Figih Kebencanaan dan Problematika Lapangan: Tinjauan Hukum
Ibadah dan Muamalah di Masa Krisis [Transkrip Rekaman Video]. Arsip Digital
Wahdah Islamiyah.

Wahdah Inspirasi Zakat. (n.d.). Peduli Kemanusiaan: Bantu Korban Terdampak Bencana.
Diakses dari https://donasi.wiz.or.id

Wahdah Islamiyah. (n.d.). Refleksi Ayat Musibah: Antara Ujian dan Kemurkaan [Transkrip
Rekaman Ceramah]. Arsip Digital Wahdah Islamiyah.

Data Sekunder: Jurnal

Chester, D. K. (2005). Theology and disaster studies: The need for dialogue. Journal of
Volcanology and Geothermal Research, 146(4), 319-328.
https://doi.org/10.1016/j.jvolgeores.2005.03.004

Hwang, H. (2024). Repurposed Faith: Reimagining Pedagogical Practices for Faith-Based
Climate Action. Religious Education, 119(5), 372-384.
https://doi.org/10.1080/00344087.2024.2432188

Joubert, S. J. (2020). Embracing an embodied theology in the time of corona: Mimetic
synchronisation with the theological rhythms and first responder stance of the apostle
Paul during the time of famine. HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 76(4).
https://doi.org/10.4102/hts.v7614.6101

McCarroll, P. R. (2020). Listening for the Cries of the Earth: Practical Theology in the
Anthropocene. [International Journal of Practical Theology, 24(1), 29-46.
https://doi.org/10.1515/ijpt-2019-0013

Mpofu, B. (2021). Pursuing fullness of life through harmony with nature: Towards an African
response to environmental destruction and climate change in Southern Africa. HTS
Teologiese Studies / Theological Studies, 77(4). https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.6574

Mufanebadza, G., & Masengwe, G. (2025). Imago Dei: A contemporary theological and
hermeneutical reflection. HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 81(1), al0719.
https://doi.org/10.4102/HTS.v8111.10719

Naldi, A., Ginting, L. D. C. U., Rambe, R. F. A. K., & Damanik, F. H. S. (2025a). Tawhid of
The Sky and Tawhid of The Earth: Theological Reflections of the People of Medan Post-
Natural Disaster. Pharos Journal of Theology, 106.2.
https://doi.org/10.46222/pharosjot.106.214

Naldi, A., Ginting, L. D. C. U., Rambe, R. F. A. K., & Damanik, F. H. S. (2025b). Tawhid of
The Sky and Tawhid of The Earth: Theological Reflections of the People of Medan Post-

77


https://donasi.wiz.or.id/

Jurnal Andi Djemma | Jurnal Pendidikan ———
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 (@ snta @
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 Nomor :79/E/KPT/2023

Natural Disaster. Pharos Journal of Theology, 106.2.
https://doi.org/10.46222/pharosjot.106.214

Ngwena, P. D. (2024). Eco-Justice Incongruous with other Social ills: An African Theological
Perspective and Indigenous Epistemology. Pharos Journal of Theology, 105(4).
https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.422

Panggarra, R., Budiman, S., & Wijaya, H. (2025). A Study of Ecotheology and its
Implementation in Teaching in the Dayak Kubint Community in an Effort to Prevent an
Environmental Crisis in West Kalimantan, Indonesia. Pharos Journal of Theology,
106.5. https://doi.org/10.46222/pharosjot.106.520

Philip Abbott, R. (2019). “I Will Show You My Faith by My Works”: Addressing the Nexus
between Philosophical Theodicy and Human Suffering and Loss in Contexts of
‘Natural’ Disaster. Religions, 10(3), 213. https://doi.org/10.3390/rel10030213

Risamasu, M. (2025). From marginalisation to mission: Akit’s indigenous ecological
knowledge for transformissional ecotheology. HTS Teologiese Studies / Theological
Studies, 81(1), al0076. https://doi.org/10.4102/hts.v81i1.10076

Shalihin, R. R., Pradipta, L., & Yamesa Away, R. D. (2025). Faith-science transdisciplinary
study: Mitigating disasters in Muslim communities. Practical Theology, 18(1), 17-28.
https://doi.org/10.1080/1756073X.2024.2364482

78



