
Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 67 

INTERNALISASI EKOTEOLOGI SEBAGAI RESILIENSI SPIRITUAL: 
MODEL PEMBELAJARAN PAI YANG RESPONSIF BENCANA DI 

PESANTREN WAHDAH ISLAMIYAH KOTA PALOPO 

Suparman Mannuhung1,, Amaluddin2, , Waode Kasriawati Bakari2,  
Neneng Julianah2, Munadirah M. Ahdad2, Muhlar Sultan2 

 

1Universitas Andi Djemma, Palopo, Indonesia, email : suyparman@unanda.ac.id 
2Universitas Muhammadiyah Pare-Pare, Indonesia, email : amaluddin1965@gmail.com, 

kasriawatibakari@gmail.com,  nenengjulianah@gmail.com, munadirahm.ahdad@gmail.com, 
muhlarsultan1@gmail.com. 

 

Abstrak. Kesenjangan epistemologis antara teologi (iman) dan ekologi (amal) masih menjadi tantangan 
utama dalam Pendidikan Agama Islam di daerah rawan bencana. Penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis model internalisasi ekoteologi dan resiliensi spiritual dalam kurikulum serta aktivitas 
Pesantren Wahdah Islamiyah Kota Palopo dalam merespons banjir bandang. Menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan desain studi kasus instrumental dan analisis konten digital, penelitian ini menelaah 
dokumen kurikulum (mawad tarbiyah), rencana strategis, dan transkrip ceramah kebencanaan. Hasil 
penelitian menyingkap tiga temuan fundamental. Pertama, terdapat fenomena “Kurikulum Sunyi” (The 
Silent Curriculum), di mana literasi bencana absen dalam silabus formal kaderisasi namun 
terinternalisasi secara masif melalui aktivisme lapangan (kurikulum tersembunyi). Kedua, terbentuknya 
“Resiliensi Berbasis Fiqih” (Fiqh-Based Resilience), di mana fleksibilitas hukum (rukhsoh) dan 
kepastian status ibadah saat krisis berfungsi sebagai mekanisme pertahanan mental (coping mechanism) 
bagi penyintas dan relawan. Ketiga, terjadi negosiasi teologis yang dinamis antara narasi “Bencana 
sebagai Azab” (teosentris) dengan “Bencana sebagai Sunnatullah” (ekosentris). Penelitian ini 
menyimpulkan bahwa model pendidikan Wahdah Islamiyah saat ini menerapkan “Resiliensi Pasrah-
Aktif”. Studi ini merekomendasikan transisi menuju “Resiliensi Transformatif” dengan 
mengintegrasikan fiqih lingkungan ke dalam struktur kurikulum inti untuk membangun kesadaran 
mitigasi yang preventif, bukan sekadar responsif. 

Kata Kunci: Ekoteologi, Fiqih Bencana, Kurikulum PAI, Resiliensi Spiritual, Wahdah Islamiyah. 

Abstract. The epistemological gap between theology (faith) and ecology (action) remains a primary 
challenge in Islamic religious education within disaster-prone areas. This study aims to analyze the 
model of internalizing eco-theology and spiritual resilience within the curriculum and activities of 
Pesantren Wahdah Islamiyah, Palopo City, in responding to flash floods. Employing a qualitative 
approach with an instrumental case study design and digital content analysis, this research examines 
curriculum documents (mawad tarbiyah), strategic plans, and disaster lecture transcripts. The results 
reveal three fundamental findings. First, there is a "Silent Curriculum" phenomenon, where disaster 
literacy is absent in the formal cadre syllabus but is massively internalized through field activism 
(hidden curriculum). Second, the formation of "Fiqh-Based Resilience," where legal flexibility (rukhsoh) 
and the certainty of worship status during crises function as a religious coping mechanism for survivors 
and volunteers. Third, a dynamic theological negotiation occurs between the narrative of "Disaster as 

mailto:amaluddin1965@gmail.com
mailto:kasriawatibakari@gmail.com
mailto:nenengjulianah@gmail.com
mailto:munadirahm.ahdad@gmail.com
mailto:muhlarsultan1@gmail.com


Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 68 

Divine Punishment" (Azab theocentric) and "Disaster as Natural Law" (Sunnatullah ecocentric). This 
study concludes that the current educational model of Wahdah Islamiyah applies "Passive-Active 
Resilience." The study recommends a transition towards "Transformative Resilience" by integrating 
environmental fiqh (Fiqh al-Bi'ah) into the core curriculum structure to cultivate preventive mitigation 
awareness, rather than merely responsive measures. 

Keywords: Eco-theology, Disaster Fiqh, PAI Curriculum, Spiritual Resilience, Wahdah Islamiyah. 

PENDAHULUAN 

Persimpangan antara teologi (keyakinan) dan ekologi (tindakan) dalam konteks 
kebencanaan global saat ini menyingkap sebuah paradoks epistemologis yang meresahkan. 
Literatur kontemporer secara konsisten menunjukkan adanya “kesenjangan epistemologis” 
(epistemological gap) yang persisten: meskipun tradisi keagamaan menyediakan kerangka 
moral dan spiritual yang mendalam tentang pemeliharaan alam, nilai-nilai tersebut sering kali 
gagal diterjemahkan menjadi tindakan ekologis konkret atau kebijakan publik yang efektif, 
terutama pada fase tanggap bencana (McCarroll, 2020; Mpofu, 2021). Konsensus ilmiah 
menegaskan bahwa doktrin agama seperti konsep stewardship (khalifah) atau imago Dei kerap 
kali berhenti sebatas wacana etis yang abstrak, namun tumpul ketika berhadapan dengan realitas 
krisis lingkungan di lapangan karena terhalang oleh antroposentrisme dan inersia institusional 
(Mufanebadza & Masengwe, 2025; Ngwena, 2024). 

Fenomena kesenjangan ini sangat relevan dengan konteks Indonesia sebagai negara 
cincin api yang rawan bencana hidrometeorologi. Studi empiris terbaru pasca-bencana di 
Indonesia menunjukkan pola yang berulang: bencana alam memang mampu memicu refleksi 
teologis yang mendalam di masyarakat, namun tidak serta merta melahirkan perilaku mitigasi 
yang berkelanjutan. Sebagai contoh, penelitian di Medan menemukan bahwa masyarakat 
mampu merumuskan konsep “tauhid langit” (hubungan vertikal dengan Tuhan) dan “tauhid 
bumi” (solidaritas sosial-alam), namun kesadaran spiritual ini menghadapi hambatan signifikan 
untuk bertransformasi menjadi kebijakan praktis dan perilaku adaptif sehari-hari (Naldi dkk., 
2025a). Akibatnya, narasi teologis sering kali terjebak pada tema theodicy (pemaknaan 
penderitaan sebagai ujian) semata, sementara manajemen teknis bencana berjalan secara 
sekuler dan terpisah dari dimensi spiritualitas masyarakat (Joubert, 2020; Philip Abbott, 2019). 

Kebutuhan mendesak saat ini adalah menjembatani jurang pemisah tersebut melalui 
pendekatan pendidikan yang integratif. Literatur terkini menyoroti pentingnya kerangka kerja 
transdisipliner iman-sains (faith-science transdisciplinary frameworks), khususnya di 
komunitas Muslim, untuk merancang strategi kesiapsiagaan bencana yang menghormati 
perspektif wahyu sekaligus valid secara ilmiah (Shalihin dkk., 2025). Namun, terlepas dari 
pengakuan akan pentingnya integrasi ini, implementasi praktisnya dalam dunia pendidikan 
Islam masih sangat minim. Evaluasi sistematis terhadap literatur global menunjukkan adanya 
kelangkaan studi longitudinal dan kurangnya model intervensi kebijakan yang teruji untuk 
menginternalisasi nilai-nilai ekoteologi ini ke dalam kurikulum pendidikan formal maupun 



Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 69 

non-formal (Risamasu, 2025). Pendidikan agama sering kali teralienasi dari isu krisis iklim, 
padahal pendidikan berbasis iman terbukti memiliki potensi besar untuk meningkatkan 
kesadaran ekologis jika dikelola dengan pedagogi yang tepat (Hwang, 2024; Panggarra dkk., 
2025). 

Kekosongan inilah yang menjadi landasan urgensi penelitian ini di Pesantren Wahdah 
Islamiyah, Kota Palopo. Kota Palopo memiliki kerentanan tinggi terhadap bencana banjir 
bandang, yang menuntut adanya respons kultural yang kuat dari lembaga pendidikan Islam 
setempat. Pesantren Wahdah Islamiyah, dengan karakteristik manhajnya yang khas dalam 
pemurnian akidah dan penguasaan teks (Al-Qur'an dan Sunnah), memiliki potensi strategis 
sekaligus tantangan unik. Tanpa adanya model pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) 
yang responsif bencana, pemahaman santri berisiko terjebak pada fatalisme teologis yang pasif, 
memandang banjir semata-mata sebagai takdir tanpa ikhtiar mitigasi. Penelitian ini bertujuan 
untuk mengisi celah riset (research gap) tersebut dengan menawarkan model “internalisasi 
ekoteologi” yang operasional, mengubah paradigma kesalehan ritual menjadi kesalehan 
lingkungan, serta membangun resiliensi spiritual yang tangguh dalam menghadapi ancaman 
bencana. 

 
METODE PENELITIAN 

1. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis Studi Kepustakaan 
(Library Research) yang dikombinasikan dengan Analisis Konten Digital (Digital Content 
Analysis). Pendekatan ini dipilih karena objek formal penelitian adalah konstruksi narasi dan 
konsep ekoteologi yang termuat dalam dokumen kurikulum, naskah publikasi, dan materi 
dakwah digital Pesantren Wahdah Islamiyah. Metode ini memungkinkan peneliti menelaah 
secara kritis bagaimana teks-teks keagamaan (dalil) dikonstruksi menjadi wacana mitigasi 
bencana tanpa mengintervensi subjek secara langsung (metode non-obtrusive). 

2. Objek dan Lokus Penelitian 

Objek penelitian ini adalah materi pembelajaran, naskah khutbah/ceramah, dan 
dokumen resmi yang diproduksi oleh Pesantren Wahdah Islamiyah dan jaringan ormasnya 
(Wahdah Islamiyah Pusat/Cabang Palopo) yang berkaitan dengan tema lingkungan (fiqh al-
bi'ah) dan kebencanaan.  

Meskipun tidak terjun ke lapangan fisik, batasan lokus (locus) penelitian tetap 
difokuskan pada “Manhaj Wahdah Islamiyah” sebagai studi kasus instrumental. Hal ini 
didasarkan pada karakteristik Wahdah Islamiyah sebagai gerakan Islam yang memiliki 
standardisasi materi (manhaj) yang terpusat, sehingga materi yang dipublikasikan di media 
resmi merepresentasikan pola pikir yang diajarkan di pesantren-pesantrennya, termasuk di 
Palopo. 



Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 70 

3. Data dan Sumber Data 
a. Data Primer (Dokumen Resmi & Media) 

1) Buku/Modul Tarbiyah Wahdah Islamiyah yang membahas adab lingkungan atau 
tafsir ayat kauniyah. 

2) Rekaman video ceramah/kajian dari tokoh ulama Wahdah Islamiyah (termasuk 
yang berbasis di Palopo atau Makassar) di kanal YouTube resmi (Wahdah TV, dsb) 
dengan kata kunci: “Bencana”, “Hujan”, “Musibah”, “Lingkungan”. 

3) Artikel resmi di website wahdah.or.id atau portal berita Wahdah yang merespons 
kejadian banjir. 

b. Data Sekunder 
1) Data jurnal yang telah dikumpulkan mengenai kesenjangan teologi-ekologi global. 
2) Laporan berita media massa tentang keterlibatan relawan Wahdah Islamiyah 

(Wahdah Inspirasi Zakat/WIZ) dalam penanganan banjir di Palopo (sebagai bukti 
aksi). 

4. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data menggunakan Metode Dokumentasi Digital, dengan langkah-
langkah: 

a. Searching & Screening: Penelusuran materi digital menggunakan kata kunci 
spesifik (keywords) seperti “Wahdah Islamiyah Banjir”, “Kajian Tafsir Musibah”, 
“Fiqih Bencana Wahdah”. 

b. Downloading & Archiving: Mengunduh modul kurikulum (jika tersedia daring) dan 
mentranskrip (transkripsi verbatim) isi ceramah video yang relevan menjadi teks 
tertulis. 

c. Reflektif-Kritis: Mengumpulkan data literatur global dari studi terdahulu untuk 
memetakan posisi narasi Wahdah Islamiyah dibandingkan tren global. 

5. Teknik Analisis Data 

Analisis data menggunakan Analisis Wacana (Discourse Analysis) model Teun A. van 
Dijk atau Analisis Isi (Content Analysis). Fokus analisis diarahkan pada tiga dimensi teks: 

1. Dimensi Teks: Bagaimana struktur bahasa yang digunakan? Apakah bencana 
disebut sebagai “Azab” (hukuman) atau “Sunnatullah” (hukum alam akibat ulah 
manusia)? 

2. Dimensi Kognisi Sosial: Bagaimana teks tersebut diproduksi? Apakah narasi 
tersebut dibangun untuk menenangkan jamaah (fungsi psikologis) atau 
menggerakkan relawan (fungsi mitigasi)? 



Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 71 

3. Dimensi Konteks Sosial: Menghubungkan narasi teks dengan realitas banjir 
bandang di Palopo. 

6. Pengecekan Keabsahan Data 

Validitas data diuji menggunakan Triangulasi Sumber Data (Data Source 
Triangulation). Peneliti membandingkan antara narasi “normatif” (apa yang tertulis di buku 
modul/kitab) dengan narasi “performatif” (apa yang disampaikan juru dakwah dalam video saat 
merespons banjir nyata). Konsistensi atau pertentangan antara kedua sumber data ini menjadi 
temuan riset yang valid. 

PEMBAHASAN 

A. Kesenjangan Antara Formalisme Tarbiyah dan Aktivisme Lapangan 

Analisis terhadap dokumen kurikulum dan realitas lapangan di Pesantren Wahdah 
Islamiyah Kota Palopo menyingkap sebuah fenomena pedagogis yang menarik, yang dalam 
penelitian ini diistilahkan sebagai “Kurikulum Sunyi” (The Silent Curriculum). Istilah ini 
merujuk pada temuan adanya transmisi nilai kepedulian bencana yang terjadi secara masif 
melalui kultur aktivisme organisasi, namun “sunyi” atau absen dalam struktur kurikulum formal 
pendidikan kader. Fenomena ini mengonfirmasi adanya kesenjangan epistemologis antara visi 
kebijakan (policy) dengan eksekusi pembelajaran (pedagogy), namun dijembatani oleh praksis 
sosial (social praxis). 

1. Dominasi Formalisme Teosentris dalam Kurikulum Kaderisasi 

Berdasarkan bedah dokumen Mawad Tarbiyah (Materi Pembinaan) Wahdah Islamiyah, 
mulai dari Marhalah Ta'rif Awwal hingga Ta'rif Tsaniyah, ditemukan bahwa muatan materi 
didominasi oleh penguatan akidah, ibadah mahdhah, dan pemikiran (ghazwul fikri). Materi-
materi inti mencakup “Makna Syahadatain”, “Fiqih Ibadah”, “Tazkiyah an-Nufus”, hingga 
“Sirah Nabawiyah”. 

Secara spesifik, dari puluhan topik wajib yang diajarkan dalam silabus kaderisasi dasar, 
tidak ditemukan satu pun nomenklatur materi yang secara eksplisit membahas “Fiqih 
Lingkungan” (Fiqh al-Bi'ah), “Mitigasi Bencana”, atau “Konservasi Alam” . Absennya literasi 
ekologis dalam kurikulum formal ini mengindikasikan bahwa pendidikan kader masih sangat 
berorientasi pada kesalehan individual dan pemurnian akidah (purifikasi), namun belum 
mengintegrasikan isu krisis planet sebagai bagian integral dari kurikulum inti. 

Temuan ini sejalan dengan tinjauan literatur global yang menyoroti adanya inersia 
institusional dalam lembaga keagamaan. Sebagaimana dicatat oleh Ngwena (2024) dan 
Mufanebadza & Masengwe (2025), wacana teologis, seperti konsep stewardship atau imago 
Dei, sering kali gagal diterjemahkan menjadi materi pendidikan praktis karena terhalang oleh 
antroposentrisme dan fokus yang berlebihan pada urusan metafisik. Dalam konteks Wahdah 



Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 72 

Islamiyah, kurikulum PAI masih memandang “kesalehan” dalam bingkai hubungan vertikal 
(teosentris), sementara hubungan horizontal dengan alam belum mendapatkan porsi kurikuler 
yang memadai. 

2. Paradoks Aktivisme: Peran Hidden Curriculum dalam Resiliensi 

Meskipun terdapat kekosongan dalam kurikulum formal, data lapangan menunjukkan 
fakta yang kontras. Dokumentasi aktivitas Wahdah Islamiyah di Palopo menunjukkan 
keterlibatan yang sangat intensif dalam penanggulangan bencana banjir. Tim Penanggulangan 
Musibah (TPM) dan Wahdah Inspirasi Zakat (WIZ) terekam aktif melakukan evakuasi korban, 
distribusi logistik, hingga pembersihan lumpur pasca-banjir. Bahkan, Renstra (Rencana 
Strategis) wilayah secara eksplisit mencantumkan “Lingkungan Hidup” sebagai salah satu dari 
8 Isu Strategis organisasi. 

Paradoks ini yaitu kurikulum yang sunyi dari materi bencana namun organisasi yang 
gaduh dengan aksi kemanusiaan menunjukkan bahwa internalisasi nilai ekoteologi di Wahdah 
Islamiyah tidak terjadi melalui jalur kognitif di dalam kelas (transfer of knowledge), melainkan 
melalui jalur afektif-psikomotorik di lapangan (learning by doing). Inilah yang disebut sebagai 
Hidden Curriculum (Kurikulum Tersembunyi). Santri dan kader belajar tentang empati dan 
mitigasi bukan dari kitab Fiqh al-Bi’ah, melainkan dari instruksi mobilisasi relawan saat 
bencana terjadi. 

Namun, model pembelajaran berbasis aktivisme ini memiliki kelemahan mendasar. 
Literasi bencana yang terbentuk bersifat reaktif (kuratif), bukan preventif. Sebagaimana 
dikritisi dalam studi, bencana sering kali hanya memicu “refleksi teologis” dan solidaritas sosial 
sesaat (Tauhid Bumi), namun tidak cukup kuat untuk membangun budaya keberlanjutan jangka 
panjang jika tidak didukung oleh fondasi pendidikan yang sistematis (Naldi dkk., 2025). Kader 
Wahdah di Palopo sangat sigap dalam merespons banjir, namun kurikulum mereka belum 
membekali mereka dengan pengetahuan untuk mencegah banjir (misalnya melalui materi tata 
kelola sampah atau pelestarian hutan). 

3. Urgensi Transisi dari Teologi Bencana ke Ekoteologi 

Kesenjangan antara dokumen Mawad Tarbiyah dan Renstra menunjukkan bahwa visi 
elit organisasi tentang “Eco Wahdah” belum terdistribusi hingga ke level akar rumput melalui 
silabus pendidikan. Saat ini, narasi yang berkembang masih didominasi oleh “Teologi 
Bencana” (bagaimana bersikap sabar dan membantu korban saat bencana terjadi), belum 
sepenuhnya bertransformasi menjadi “Ekoteologi” (bagaimana beribadah dengan cara menjaga 
alam agar bencana tidak terjadi). 

Konsensus literatur menegaskan bahwa untuk menjembatani kesenjangan epistemologis 
ini, diperlukan pendekatan transdisipliner iman-sains yang diintegrasikan ke dalam kebijakan 
pendidikan. Riset Shalihin et al. (2024) menekankan bahwa komunitas Muslim perlu 



Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 73 

mengembangkan strategi kesiapsiagaan yang menghormati perspektif agama sekaligus valid 
secara ilmiah. 

Oleh karena itu, temuan ini merekomendasikan perlunya intervensi kurikulum di 
Pesantren Wahdah Islamiyah. Materi “Kebersihan” (Thaharah) dalam Fiqih Ibadah perlu 
direkontekstualisasi; tidak hanya membahas syarat sah wudhu, tetapi juga membahas 
manajemen limbah dan air sungai sebagai bagian dari sahnya keimanan seorang khalifah fil 
ardh. Tanpa formalisasi materi ini ke dalam Mawad Tarbiyah, aktivisme lingkungan di Wahdah 
Islamiyah akan terus bergantung pada momentum bencana, alih-alih menjadi kesadaran 
profetik yang permanen. 

B. Resiliensi Berbasis Fiqih (Fiqh-Based Resilience): Pragmatisme Hukum di Tengah 
Krisis 

Temuan signifikan lain dari penelitian ini adalah hadirnya bentuk resiliensi unik yang 
tidak berbasis pada bantuan material semata, melainkan pada kepastian hukum agama. 
Fenomena ini penulis istilahkan sebagai “Resiliensi Berbasis Fiqih” (Fiqh-Based Resilience), 
di mana doktrin hukum Islam berfungsi sebagai instrumen stabilitas psikologis bagi penyintas 
dan relawan. Jika literatur Barat sering memisahkan antara manajemen bencana teknis dengan 
ritual agama (Chester, 2005; Philip Abbott, 2019), temuan di Wahdah Islamiyah justru 
menunjukkan peleburan keduanya melalui mekanisme pragmatisme hukum (legal 
pragmatism). 

1. De-Rigidifikasi Hukum: Dari Puritanisme ke Pragmatisme Darurat 

Wahdah Islamiyah dikenal sebagai organisasi yang memegang teguh manhaj tashfiyah 
(pemurnian) yang cenderung tekstualis dalam situasi normal. Namun, analisis terhadap 
transkrip kajian “Fiqih Kebencanaan” menunjukkan adanya pergeseran paradigma yang drastis 
saat menghadapi krisis. Terjadi proses “De-Rigidifikasi” atau pelunakan hukum yang disengaja 
untuk mengakomodasi kedaruratan. 

Dr. Maulana Laida, dalam fatwa lisannya, memberikan legitimasi teologis atas 
tindakan-tindakan yang dalam kondisi normal dianggap tabu atau haram. Transkrip 
menunjukkan adanya rukhsoh (keringanan) ekstrem, seperti kebolehan menyentuh bahkan 
menggendong lawan jenis (non-mahram) dalam proses evakuasi dengan dalil dharurah . Lebih 
jauh, relawan diperbolehkan menjamak salat meskipun tidak berstatus musafir jika situasi di 
lapangan menuntut fokus penuh pada penyelamatan . Fleksibilitas ini menantang asumsi umum 
bahwa kelompok puritan cenderung kaku dan menyulitkan dalam situasi bencana. Justru, narasi 
fiqih yang dihadirkan sangat fungsional dan responsif terhadap realitas lapangan. 

Temuan ini mengonfirmasi teori Joubert (2020) tentang embodied theology di masa 
krisis, di mana teologi tidak lagi bersemayam di langit-langit abstrak, tetapi “mendarat” 
menjadi panduan praktis tubuh manusia dalam merespons ancaman fisik. 



Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 74 

2. Fiqih sebagai Mekanisme Koping Religius (Religious Coping Mechanism)  

Dalam psikologi kebencanaan, ketidakpastian adalah sumber stres terbesar. Korban 
bencana sering kali mengalami kecemasan ganda: kecemasan fisik (selamatkah saya?) dan 
kecemasan spiritual (sahkah ibadah saya?). Di sinilah peran krusial “Fiqih Bencana” ala 
Wahdah. 

Penjelasan rinci mengenai status hukum air banjir, kapan ia dianggap suci, suci tidak 
mensucikan, atau najis, bukanlah sekadar wacana akademis, melainkan instrumen untuk 
memberikan “kepastian hati” bagi penyintas. Ketika seorang relawan mengetahui bahwa salat 
dengan pakaian basah dan sedikit kotor tetap sah secara hukum , beban kognitifnya berkurang. 
Ia tidak lagi dihantui rasa bersalah (guilt) kepada Tuhan di tengah penderitaannya. 

Hal ini sejalan dengan temuan Naldi et al. (2025) yang menyebutkan bahwa refleksi 
teologis pasca-bencana dapat memperkuat solidaritas sosial. Dalam konteks Wahdah, fiqih 
berfungsi sebagai “Katup Pengaman Mental”. Ia meyakinkan umat bahwa Tuhan tidak 
menuntut kesempurnaan ritual di tengah kekacauan, sehingga energi mental penyintas dapat 
dialihkan sepenuhnya untuk bertahan hidup (survival) tanpa kehilangan koneksi spiritual. 

3. Rekonstruksi Narasi: Menolak Fatalisme Pasif  

Meskipun narasi “azab” masih muncul dalam diskursus umum, pembahasan fiqih 
bencana ini secara implisit membangun narasi “Resiliensi Aktif”. Dengan memberikan panduan 
hukum yang detail (seperti aturan donasi ASI bagi bayi korban ), Wahdah Islamiyah sedang 
mendidik kadernya untuk tidak pasrah (fatalis) menunggu takdir. Sebaliknya, mereka didorong 
untuk bertindak taktis dengan bingkai syariat yang jelas. 

Ini mengisi celah yang disebutkan oleh McCarroll (2020) mengenai “kesenjangan 
epistemologis”. Wahdah Islamiyah menjembatani kesenjangan tersebut dengan menjadikan 
fiqih sebagai bahasa operasional. Mitigasi bukan lagi konsep sekuler, melainkan implementasi 
dari kaidah fiqhiyyah: “Kemudharatan harus dihilangkan” (Ad-dhararu yuzal). Model ini 
membuktikan bahwa pendekatan berbasis iman (faith-based approach) memiliki potensi besar 
dalam manajemen bencana jika narasinya diarahkan pada solusi hukum (solutif), bukan sekadar 
penghakiman dosa (punitive). 

C. Antara “Azab” dan “Sunnatullah”: Negosiasi Narasi Teologis Bencana 

Dinamika internalisasi ekoteologi di Wahdah Islamiyah tidak hanya terjadi pada tataran 
kurikulum dan fiqih, tetapi juga pada pertarungan wacana teologis yang mendasar. Analisis 
data menemukan adanya negosiasi yang terus berlangsung antara narasi “Bencana sebagai 
Azab” (Teosentris-Punitif) dengan narasi “Bencana sebagai Sunnatullah” (Ekosentris-
Kausalitas). Dualisme ini mencerminkan transisi epistemologis lembaga pendidikan agama 
dalam merespons modernitas dan krisis iklim. 

1. Hegemoni Teodisi: Narasi “Sedekah Menolak Bala” 



Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 75 

Analisis wacana terhadap materi dakwah publik Wahdah Islamiyah menunjukkan 
bahwa narasi dominan yang dikonsumsi oleh jamaah masih sangat kental dengan nuansa teodisi 
(theodicy)—yaitu upaya membenarkan keadilan Tuhan di tengah penderitaan manusia. Dalam 
transkrip ceramah bertajuk “Ayat Musibah”, bencana secara eksplisit dibingkai sebagai 
instrumen kemurkaan Ilahi. Narator menyatakan, “Boleh jadi musibah ini adalah tanda Allah 
murka pada kita... yang solusinya adalah tobat dan sedekah”. 

Konstruksi teologis ini menempatkan penyebab bencana murni pada variabel metafisik 
(dosa ritual), sehingga solusi yang ditawarkan pun bersifat metafisik. “Sedekah” dipromosikan 
sebagai mitigasi utama dengan dalil “sedekah dapat memadamkan kemurkaan Allah”. Dalam 
perspektif Abbott (2019), pendekatan ini berisiko menyederhanakan kompleksitas krisis 
ekologis menjadi sekadar persamaan matematika dosa-pahala. Bahayanya, narasi ini dapat 
melahirkan “Resiliensi Pasif”, di mana komunitas merasa cukup dengan melakukan kesalehan 
ritual (seperti bersedekah ke WIZ) tanpa merasa perlu terlibat dalam perbaikan kerusakan 
lingkungan struktural (seperti reboisasi atau pengelolaan sampah). 

2. “Eco Wahdah” dan Kemunculan Kesadaran Kausalitas 

Namun, penelitian ini juga menemukan narasi tandingan (counter-narrative) yang mulai 
tumbuh di level kebijakan elit organisasi. Dokumen Rencana Strategis (Renstra) Wilayah 2022-
2026 secara mengejutkan menempatkan “Kesehatan dan Lingkungan Hidup” sebagai salah satu 
dari 8 (delapan) Isu Strategis Organisasi. Munculnya visi “Eco Wahdah” menandakan adanya 
kesadaran institusional bahwa bencana juga berjalan di atas hukum kausalitas alam 
(Sunnatullah). 

Jika narasi “Azab” melihat banjir sebagai takdir yang harus diterima dengan sabar, 
narasi “Eco Wahdah” melihat banjir sebagai konsekuensi salah urus alam yang harus direspons 
dengan amal. Temuan ini sejalan dengan Hidayat (2023) yang mencatat bahwa narasi agama di 
Indonesia sedang bergerak menuju “Islamic Eco-Theology”, meskipun di Wahdah Islamiyah 
pergerakan ini masih bersifat top-down (dari kebijakan pimpinan) dan belum sepenuhnya 
membumi di mimbar-mimbar dakwah akar rumput. 

3. Sintesis: Menuju Resiliensi Transformatif 

Saat ini, Wahdah Islamiyah berada dalam fase “Negosiasi Teologis”. Mereka tidak 
membuang narasi azab, tetapi mencoba mendudukkannya berdampingan dengan aksi 
kemanusiaan. Model yang terbentuk adalah “Resiliensi Pasrah-Aktif”: Secara batin, korban 
diajak menerima bencana sebagai ujian/azab (Pasrah), namun secara fisik, relawan bergerak 
aktif dengan standar operasional prosedur (SOP) yang profesional (Aktif). 

Tantangan ke depan, sebagaimana disarankan oleh literatur global (Ngwena, 2024; 
Shalihin et al., 2024), adalah mengintegrasikan kedua narasi ini menjadi “Resiliensi 
Transformatif”. Dalam model ini, narasi “Azab” tidak dihapus, tetapi direinterpretasi: bahwa 
merusak alam adalah dosa besar yang mendatangkan azab berupa bencana ekologis. Dengan 



Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 76 

demikian, menjaga lingkungan (mitigasi) menjadi konsekuensi logis dari ketakutan terhadap 
azab Tuhan. Tanpa sintesis ini, kesenjangan antara teks suci (yang abstrak) dan aksi ekologis 
(yang konkret) akan terus melebar, membiarkan umat terjebak dalam siklus tobat tanpa 
perbaikan perilaku lingkungan. 

SIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa internalisasi nilai ekoteologi di Pesantren Wahdah 
Islamiyah Kota Palopo tidak berjalan melalui jalur pedagogis konvensional (tekstual), 
melainkan melalui jalur aktivisme sosial (kontekstual). Temuan tentang “Kurikulum Sunyi” 
menunjukkan sebuah paradoks pendidikan kader: materi mitigasi bencana tidak ditemukan 
dalam dokumen kurikulum formal (Mawad Tarbiyah), namun semangat ta’awun (tolong-
menolong) saat bencana justru sangat hidup dalam kultur organisasi. Hal ini membuktikan 
bahwa Hidden Curriculum berupa mobilisasi relawan memiliki dampak yang lebih signifikan 
dalam membentuk karakter tanggap bencana santri dibandingkan transfer pengetahuan di dalam 
kelas. 

Lebih jauh, penelitian ini menemukan bahwa Wahdah Islamiyah berhasil membangun 
“Resiliensi Spiritual” yang unik melalui pragmatisme hukum Islam. Fiqih yang selama ini 
dipersepsikan kaku dalam manhaj puritan, ternyata bertransformasi menjadi instrumen yang 
sangat adaptif dan menenangkan di masa krisis. Penjelasan mendetail mengenai status hukum 
air banjir dan keringanan (rukhsoh) ibadah bagi relawan bukan hanya berfungsi sebagai 
panduan hukum, tetapi juga sebagai mekanisme psikologis yang meredakan kecemasan 
spiritual korban. Namun, di sisi lain, hegemoni narasi “Bencana sebagai Azab” dalam mimbar 
dakwah masih menjadi tantangan tersendiri yang menghambat lahirnya kesadaran ekologis 
struktural (preventif). 

Sebagai implikasi, model pendidikan PAI di pesantren perlu melakukan pergeseran 
paradigma dari “Teologi Penanggulangan” (kuratif) menuju “Ekoteologi Pencegahan” 
(preventif). Wahdah Islamiyah memiliki modal sosial yang kuat berupa militansi kader dan 
struktur komando yang solid. Jika modal ini dikombinasikan dengan formalisasi materi fiqih 
lingkungan (Fiqh al-Bi'ah) ke dalam kurikulum inti, maka pesantren ini berpotensi menjadi 
model percontohan lembaga pendidikan Islam yang tidak hanya mencetak kader yang saleh 
secara ritual, tetapi juga tangguh dan responsif terhadap krisis iklim global. 

REFERENSI 

Data Primer: Dokumen Kebijakan, Kurikulum, dan Transkrip Ceramah 

Admin Wahdah. (2008, 10 November). TPM WI Salurkan Bantuan Korban Banjir Palopo. 
Wahdah Islamiyah Official Website. 

Admin Wahdah. (2016, 24 Oktober). Wahdah Palopo Bersama Mahasiswa Bantu Korban 
Banjir. Wahdah Islamiyah Official Website. 



Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 77 

Departemen Kaderisasi Wahdah Islamiyah. (n.d.). Mawad Tarbiyah: Silabus Materi 
Pembinaan Kader Marhalah Ta'rif Awwal dan Tsaniyah [Dokumen Kurikulum 
Internal].  

Dewan Pimpinan Pusat Wahdah Islamiyah. (2022). Panduan Penyusunan Rencana Strategis 
(Renstra) DPW/DPD Wahdah Islamiyah Periode 2022-2026. Makassar: DPP Wahdah 
Islamiyah.  

Laida, M. (n.d.). Kajian Fiqih Kebencanaan dan Problematika Lapangan: Tinjauan Hukum 
Ibadah dan Muamalah di Masa Krisis [Transkrip Rekaman Video]. Arsip Digital 
Wahdah Islamiyah.  

Wahdah Inspirasi Zakat. (n.d.). Peduli Kemanusiaan: Bantu Korban Terdampak Bencana. 
Diakses dari https://donasi.wiz.or.id 

Wahdah Islamiyah. (n.d.). Refleksi Ayat Musibah: Antara Ujian dan Kemurkaan [Transkrip 
Rekaman Ceramah]. Arsip Digital Wahdah Islamiyah.  

Data Sekunder: Jurnal  

Chester, D. K. (2005). Theology and disaster studies: The need for dialogue. Journal of 
Volcanology and Geothermal Research, 146(4), 319–328. 
https://doi.org/10.1016/j.jvolgeores.2005.03.004 

Hwang, H. (2024). Repurposed Faith: Reimagining Pedagogical Practices for Faith-Based 
Climate Action. Religious Education, 119(5), 372–384. 
https://doi.org/10.1080/00344087.2024.2432188 

Joubert, S. J. (2020). Embracing an embodied theology in the time of corona: Mimetic 
synchronisation with the theological rhythms and first responder stance of the apostle 
Paul during the time of famine. HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 76(4). 
https://doi.org/10.4102/hts.v76i4.6101 

McCarroll, P. R. (2020). Listening for the Cries of the Earth: Practical Theology in the 
Anthropocene. International Journal of Practical Theology, 24(1), 29–46. 
https://doi.org/10.1515/ijpt-2019-0013 

Mpofu, B. (2021). Pursuing fullness of life through harmony with nature: Towards an African 
response to environmental destruction and climate change in Southern Africa. HTS 
Teologiese Studies / Theological Studies, 77(4). https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.6574 

Mufanebadza, G., & Masengwe, G. (2025). Imago Dei: A contemporary theological and 
hermeneutical reflection. HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 81(1), a10719. 
https://doi.org/10.4102/HTS.v81i1.10719 

Naldi, A., Ginting, L. D. C. U., Rambe, R. F. A. K., & Damanik, F. H. S. (2025a). Tawhid of 
The Sky and Tawhid of The Earth: Theological Reflections of the People of Medan Post-
Natural Disaster. Pharos Journal of Theology, 106.2. 
https://doi.org/10.46222/pharosjot.106.214 

Naldi, A., Ginting, L. D. C. U., Rambe, R. F. A. K., & Damanik, F. H. S. (2025b). Tawhid of 
The Sky and Tawhid of The Earth: Theological Reflections of the People of Medan Post-

https://donasi.wiz.or.id/


Nomor :79/E/KPT/2023 

Jurnal Andi Djemma │ Jurnal Pendidikan 
P-ISSN: 2622-6537 & E-ISSN: 2622-8513 
Volume 9 Nomor 1, Bulan Januari Tahun 2026 
   

 

 78 

Natural Disaster. Pharos Journal of Theology, 106.2. 
https://doi.org/10.46222/pharosjot.106.214 

Ngwena, P. D. (2024). Eco-Justice Incongruous with other Social ills: An African Theological 
Perspective and Indigenous Epistemology. Pharos Journal of Theology, 105(4). 
https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.422 

Panggarra, R., Budiman, S., & Wijaya, H. (2025). A Study of Ecotheology and its 
Implementation in Teaching in the Dayak Kubint Community in an Effort to Prevent an 
Environmental Crisis in West Kalimantan, Indonesia. Pharos Journal of Theology, 
106.5. https://doi.org/10.46222/pharosjot.106.520 

Philip Abbott, R. (2019). “I Will Show You My Faith by My Works”: Addressing the Nexus 
between Philosophical Theodicy and Human Suffering and Loss in Contexts of 
‘Natural’ Disaster. Religions, 10(3), 213. https://doi.org/10.3390/rel10030213 

Risamasu, M. (2025). From marginalisation to mission: Akit’s indigenous ecological 
knowledge for transformissional ecotheology. HTS Teologiese Studies / Theological 
Studies, 81(1), a10076. https://doi.org/10.4102/hts.v81i1.10076 

Shalihin, R. R., Pradipta, L., & Yamesa Away, R. D. (2025). Faith-science transdisciplinary 
study: Mitigating disasters in Muslim communities. Practical Theology, 18(1), 17–28. 
https://doi.org/10.1080/1756073X.2024.2364482 

 


